JrR

ML Tewos =T E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

FILSAFAT DAN TEOLOGI: MENEMUKAN PERSENYAWAAN EPISTEMOLOGI
MELALUI GAGASAN FILSAFAT KEILAHIAN

Chrisnasius Djaga?, Albri Labaka?
Universitas Hein Namotemo, Indonesia
Email: djagachris@gmail.com

Submitted: 9 November 2025 | Abstract
Accepted: 18 Desember 2025

Published: 23 Desember 2025 Philosophy and theology are two disciplines that share a close historical and

conceptual relationship, despite employing different approaches to
understanding truth and knowledge. This study aims to examine the
epistemological dualism between philosophy and theology to identify a
convergence point, referred to as divine philosophy. The research employs a
qualitative method with a literature-based approach, focusing on a

Keywords
Epistemology, Philosophy,
Integration, Theology

Kata-kata Kunci conceptual analysis of the relationship between philosophy and theology
Epistemologi, Filsafat, from an epistemological perspective. The findings indicate that philosophy
Persenyawaan, Teologi and theology often exist in epistemological tension. From an epistemological

standpoint, the study emphasizes the integration of reason and faith as two
complementary sources of knowledge: reason interprets revelation and
empirical experience logically. In contrast, faith provides certainty and moral
orientation toward divine truth. Divine philosophy emerges as a point of
convergence that bridges rational and transcendental dimensions, proving
relevant for critical and reflective theological education. Moreover,
philosophy and theology mutually reinforce each other in shaping Christian
values: philosophy offers a rational foundation for faith, whereas theology
provides spiritual guidance that directs moral and existential action. This
approach enables the development of a holistic, rational, reflective, and
transformative faith, while also facilitating academic dialogue between
contemporary philosophical and theological traditions.

Abstrak

Filsafat dan teologi merupakan dua disiplin ilmu yang memiliki hubungan
historis dan konseptual yang erat, meskipun keduanya menempuh
pendekatan yang berbeda dalam memahami kebenaran dan pengetahuan.
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dualisme epistemologis antara
filsafat dan teologi guna menemukan titik temu yang disebut sebagai filsafat
keilahian. Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif
dengan pendekatan kepustakaan, karena berfokus pada analisis konseptual
terhadap relasi antara filsafat dan teologi dalam perspektif epistemologi.
Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat dan teologi sering kali berada
dalam ketegangan epistemologis. Fokus epistemologis menekankan
integrasi akal dan iman sebagai dua sumber pengetahuan yang saling
melengkapi; akal menafsirkan wahyu dan pengalaman empiris secara logis,
sementara iman menyediakan kepastian dan arah moral terhadap
kebenaran ilahi. Filsafat keilahian muncul sebagai titik persenyawaan yang
menjembatani dimensi rasional dan transendental, relevan untuk
pendidikan teologi yang kritis dan reflektif. Di sisi lain, filsafat dan teologi
saling memperkuat dalam pembentukan nilai-nilai kekristenan, filsafat
memberikan dasar rasional bagi iman, sedangkan teologi menyediakan
orientasi spiritual yang memandu tindakan moral dan eksistensial.
Pendekatan ini memungkinkan pengembangan iman yang holistik, rasional,

236

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:djagachris@gmail.com

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

reflektif, dan transformatif, sekaligus memfasilitasi dialog akademik antara
tradisi filosofis dan teologis kontemporer

A. Pendahuluan

Secara etimologis, filsafat berasal dari bahasa Yunani philosophia, gabungan philein
(“mencintai”) dan sophia (“kebijaksanaan”), sehingga merujuk pada “cinta kebijaksanaan.”
Adapun teologi berasal dari kata Yunani theos (“Tuhan”) dan logos (“ilmu” atau “nalar”),
yang berarti “ilmu tentang Tuhan.” Dalam pengertian konseptual, filsafat dipandang sebagai
upaya intelektual manusia yang mengandalkan rasio untuk menelaah realitas, keberadaan,
dan nilai secara kritis serta sistematis. Sebaliknya, teologi mendasarkan pengetahuannya
pada wahyu dan iman, dengan tujuan memahami kebenaran ilahi serta menjelaskan relasi
manusia dengan Tuhan. Dengan demikian, filsafat menempatkan akal sebagai instrumen
utama pencarian kebenaran, sedangkan teologi mengakui wahyu sebagai sumber
pengetahuan tertinggi yang melampaui jangkauan nalar manusia. !

Filsafat dapat dipahami sebagai usaha reflektif manusia untuk menyingkap struktur
eksistensi dan makna realitas melalui nalar yang bebas dan kritis, di mana kebenaran tidak
diturunkan, melainkan ditemukan melalui proses dialektis pemikiran. Filsafat menuntut
kesadaran terhadap keterbatasan subjektivitas dan kerentanan epistemis, sekaligus
membuka ruang untuk pertanyaan-pertanyaan mendasar mengenai hakikat diri, kosmos,
dan relasi antara yang nyata dan yang mungkin. Sebaliknya, teologi menempatkan wahyu
sebagai sumber epistemologis utama, di mana pengalaman religius dan tradisi ilahi menjadi
kriteria validitas kebenaran. Perbedaan ini menimbulkan ketegangan intrinsik antara rasio
dan iman, antara penalaran universal dan kepatuhan transenden, sehingga sejarah
pemikiran manusia sering menjadi medan dialog yang ambivalen antara autonomi nalar dan
otoritas ilahi.? Pemikir seperti Thomas Aquinas dan Ibn Rushd menegaskan kemungkinan
simbiosis antara akal dan wahyu, sementara Tertullian dan Karl Barth menekankan prioritas
absolut wahyu, menandai kontinum yang memetakan batas dan jangkauan filsafat terhadap
misteri ilahi.

Dalam kerangka historis, interaksi filsafat dan teologi merefleksikan ketegangan yang
lebih dari sekadar metodologis, hal ini menyingkap relasi kompleks antara kekuasaan
simbolik, otoritas intelektual, dan pencarian eksistensial. Pada Abad Pertengahan, supremasi
teologi sebagai “Ratu lImu Pengetahuan” menegaskan hierarki epistemik di mana akal harus
selaras dengan wahyu, sekaligus menghadirkan paradoks bagi filsafat yang ingin
mengekspresikan kebebasan kritisnya. Sintesis yang dilakukan Agustinus, Thomas Aquinas,
dan Anselmus bukan sekadar harmonisasi doktrin dan rasio, melainkan upaya memahami
eksistensi, penciptaan, dan relasi antara yang fana dan yang transenden dalam bingkai
koherensi metafisik.

Salah satu contoh historis paling dramatis dari dominasi ini adalah penutupan Akademi
Plato di Athena pada 529 M oleh Kaisar Yustinianus, yang menandai berakhirnya ruang
publik bagi tradisi filsafat bebas di wilayah yang berada di bawah pengaruh Kekristenan.
Peristiwa ini melambangkan bagaimana institusi religius dapat mengontrol jalannya

! Ariance Lende and Mozes Lawalata, “Distingsi Kristiani: Menelusuri Peranan Filsafat Dalam Teologi,”
Coram Mundo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 6, no. 1 (2024): 221,
https://doi.org/10.55606/corammundo.v6il1.302.

2 Frederich Oscar Lambertus Lontoh, Sejarah Filsafat Dan Teologi (Sigi Sulawesi Tengah: CV. FRENKIS
MUDA SEJAHTERA, 2025).53.

237

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

intelektualisme dan menetapkan prioritas wahyu di atas nalar kritis. Meskipun demikian,
ketegangan ini mendorong para filsuf-teolog seperti Agustinus, Thomas Aquinas, dan
Anselmus untuk mencari sintesis antara akal dan wahyu, berusaha menjembatani dualisme
epistemologis dengan menyintesis logika dan iman. Konflik historis ini penting karena
menunjukkan bahwa ketegangan antara filsafat dan teologi bukan sekadar persoalan
metodologis, tetapi juga politik, sosial, dan budaya, sekaligus menekankan urgensi kajian
kontemporer untuk memahami bagaimana filsafat dan teologi dapat berdialog dalam
membangun konsep “Filsafat Keilahian” yang mengintegrasikan kebebasan nalar dengan
kesetiaan terhadap wahyu.?

Dialog antara filsafat dan teologi dengan demikian, bukan hanya soal akurasi
epistemik, tetapi juga pencarian kontinuitas makna, di mana pertanyaan mengenai
eksistensi, kosmos, dan kebenaran menjadi medan refleksi tanpa henti, relevan hingga
kontemporer. Manusia berteologi karena ingin memahami imannya dengan cara lebih baik,
dan ingin mempertanggungjawabkannya. Teologi berperan penting dalam cara pandang
manusia tentang yang ilahi dan tak terbatas. Perkembangan filsafat ilmu dan teologi dalam
sejarah pemikiran manusia telah memainkan peran penting dalam mempengaruhi cara
manusia memahami alam semesta, pengetahuan, dan keberadaan mereka.* Dalam
upayanya memahami yang llahi, akal menuntut koherensi dan logika, sedangkan iman
menuntut kesetiaan dan penerimaan terhadap misteri transenden. Dominasi salah satu
pihak, baik rasio maupun wahyu, berisiko mengaburkan pemahaman tentang hakikat llahi
dan mengurangi kapasitas reflektif manusia.

Meskipun keduanya sering dianggap berada dalam ranah yang berbeda, bahkan
terkadang menimbulkan ketegangan konseptual, integrasi keduanya melalui filsafat
keilahian memungkinkan terbentuknya kerangka pemikiran yang harmonis dan saling
melengkapi. Filsafat keilahian menekankan dimensi transenden dan universal dari realitas
spiritual, sekaligus memperkuat rasionalitas dan sistematika pemikiran teologis, sehingga
iman dapat dipahami, dianalisis, dan dihayati secara kritis, reflektif, dan kontekstual.
Pendekatan ini juga menyoroti pentingnya integrasi antara akal dan iman sebagai dua
sumber pengetahuan yang saling mendukung dalam mencapai pemahaman kebenaran ilahi.
Dalam konteks pendidikan teologi dan formasi kepemimpinan gereja, filsafat keilahian
menjadi instrumen penting untuk membekali calon pendeta, vikaris, dan jemaat dengan
kemampuan berpikir sistematis, menilai doktrin secara rasional, dan menghidupi iman
secara aplikatif dalam dinamika kehidupan sosial, etis, dan spiritual.

Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi hubungan filsafat dan teologi, menegaskan
relevansi filsafat keilahian, dan menyoroti implikasinya terhadap pembentukan iman yang
utuh, rasional, dan transformatif. Pertanyaan sentral adalah: apakah filsafat dan teologi
merupakan jalur yang bertentangan atau dapat bersenyawa dalam memahami kebenaran
ilahi, dan bagaimana integrasi keduanya meneguhkan nilai-nilai kekristenan dalam praktik
iman Kristen kontemporer. Pendekatan ini diharapkan memberikan pemahaman
komprehensif tentang dualisme epistemologis serta relevansi filsafat dan teologi dalam
refleksi intelektual dan praktik keagamaan modern.

3 Kosmartua Situmorang, “Pertemuan Antara Teologi, Filsafat Dan Ilmu Pengetahuan,” Jurnal Teologi
Rahmat 7, no. 1 (2021): 1-17.

4 Adhis Mareta and Timotius Sukarna, “Pemahaman Perkembangan Filsafat Ilmu Dan Teologi Dalam
Sejarah Pemikiran Manusia,” Jurnal Budi Pekerti Agama Kristen Dan Katolik 2, no. 2 (2024): 189.

238

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

B. Metode Penelitian

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis untuk
mengeksplorasi hubungan antara filsafat dan teologi dalam kerangka filsafat keilahian serta
implikasinya terhadap pembentukan iman yang utuh, rasional, dan transformatif. Data
dikumpulkan melalui studi literatur sekunder yang meliputi karya klasik dan kontemporer
tentang filsafat keilahian, epistemologi akal dan iman (misalnya Thomas Aquinas, Ali Syariati,
Hasan Hanafi, Bagir Sadr), filsafat modern seperti eksistensialisme dan fenomenologi, serta
dokumen kurikulum pendidikan teologi dan formasi kepemimpinan gereja yang relevan.
Analisis dilakukan secara tematik, dengan mengidentifikasi dan mensintesis konsep utama
terkait integrasi filsafat-teologi, peran akal dan iman, serta implikasi pedagogis bagi calon
pemimpin gereja dan jemaat. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi literatur dan
penekanan pada koherensi argumentatif untuk memastikan konsistensi dan akurasi
interpretasi.®> Hasil penelitian diharapkan menghasilkan kerangka konseptual yang
menunjukkan bagaimana filsafat keilahian dapat berfungsi sebagai jembatan antara akal dan
iman, wahyu dan refleksi, serta teori dan praktik kehidupan beriman, sehingga mendukung
pengembangan pemahaman iman yang kritis, reflektif, kontekstual, dan mampu
diaplikasikan secara nyata dalam pendidikan teologi, formasi kepemimpinan gereja, dan
kehidupan jemaat

C. Hasil Dan Pembahasan
1. Relasi Historis Antara Filsafat Dan Teologi

Menurut Khoe Yao Tung, istilah filsafat atau philosophy berasal dari bahasa Yunani
yang terdiri dari dua kata, philein yang berarti mencintai dan sophia yang berarti
kebijaksanaan. Secara etimologis, filsafat berarti “mencintai kebijaksanaan” atau
“pencarian terhadap kearifan.” Cabang-cabang filsafat umumnya terbagi menjadi tiga
bagian utama, yaitu metafisika (membahas hakikat realitas, termasuk aspek kosmologi,
teologi, dan ontologi), epistemologi (mengkaji sumber dan hakikat pengetahuan, seperti
pancaindra, wahyu, otoritas, dan intuisi), serta aksiologi (membahas nilai-nilai etika dan
estetika). Secara bahasa, istilah filsafat juga dikenal dalam bahasa Arab sebagai falsafah dan
dalam bahasa Inggris sebagai philosophy, keduanya berakar pada istilah Yunani philosophia
yang berarti “cinta akan kebijaksanaan” atau “sahabat pengetahuan.” Dalam konteks
kekristenan, sumber kebijaksanaan sejati dipahami berasal dari Allah sendiri.® Alkitab
menegaskan bahwa “Tuhanlah yang memberikan hikmat, dari mulut-Nya datang
pengetahuan dan kepandaian” (Amsal 2:6). Karena itu, filsafat Kristen bukan hanya
menuntun manusia untuk mencintai kebijaksanaan, tetapi juga mencintai Sang Pemberi
Kebijaksanaan itu sendiri, yakni Allah. Sebagaimana dikatakan dalam Kolose 2:3, “Dalam
Kristus tersembunyi segala rahasia hikmat dan pengetahuan.”

Filsafat dan teologi sering dipandang sebagai dua disiplin ilmu yang memiliki
keterkaitan erat, meskipun berbeda dalam pendekatan terhadap kebenaran dan
pengetahuan. Filsafat berfokus pada pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang eksistensi,
pengetahuan, dan nilai moral, sedangkan teologi berurusan dengan pemahaman tentang

5 Christanto Sema Rappan Paledung, “Menghasrati Sang Akhir, Mempersembahkan Diri Pada Dunia,”
Diskursus - Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 17, no. 2 (2018): 222.

® Daniel K. Listijabudi, “Manusia Di Tengah Dinamika Zaman 1 (Sebuah Perspektif Teologi Kontekstual
Kristen),” Loko Kada 02, no. 02 (2022): 86.

239

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

Tuhan dan ajaran keagamaan. Kedua disiplin ini senantiasa berinteraksi dalam konteks
pencarian makna iman dan pemahaman spiritual manusia. Kajian mengenai hubungan
antara filsafat dan teologi menuntut pemahaman mendalam tentang bagaimana keduanya
saling memengaruhi, berkolaborasi, sekaligus berkonflik sepanjang sejarah pemikiran
manusia.’

Akar hubungan antara filsafat dan teologi dapat ditelusuri sejak masa Yunani Kuno,
ketika filsafat berperan sebagai fondasi bagi berbagai tradisi religius. Pemikiran para filsuf
seperti Plato dan Aristoteles memberikan kontribusi penting dalam membentuk kerangka
konseptual teologi di sejumlah agama. Dalam tradisi Kekristenan, pengaruh Platonisme
tampak melalui gagasan mengenai dunia ide dan bentuk-bentuk ideal, sedangkan
Aristoteles memberi pengaruh signifikan melalui sistem logika dan analisis etikanya yang
kemudian diadaptasi untuk merumuskan dan memperjelas ajaran iman.

Pada periode awal Kekristenan, pemikir seperti Agustinus dari Hippo berupaya
mensintesiskan filsafat Yunani dengan teologi Kristen. Agustinus memanfaatkan konsep-
konsep Platonik untuk menjelaskan relasi antara Tuhan dan dunia ciptaan serta
menegaskan peranan akal budi dalam memahami wahyu ilahi. Beberapa abad kemudian,
Thomas Aquinas menyempurnakan sintesis tersebut melalui pemanfaatan filsafat
Aristotelian dalam tradisi Skolastisisme. Melalui pendekatan rasional, Aquinas berusaha
memperkuat ajaran iman dengan argumentasi logis, antara lain dalam pembuktian
keberadaan Tuhan dan dalam penjelasan mengenai relasi antara iman dan akal.®

Memasuki era modern, hubungan antara filsafat dan teologi mengalami transformasi
yang signifikan. Revolusi ilmiah dan berkembangnya rasionalitas kritis menantang otoritas
teologi tradisional serta mengajukan pertanyaan baru mengenai dasar pembenaran iman.
Filsuf seperti Immanuel Kant mengkritik teologi rasional melalui penegasannya atas batas-
batas kemampuan akal dalam memahami realitas transenden, sementara Friedrich
Nietzsche menolak landasan teologis moralitas dan menggugat keberadaan Tuhan.
Meskipun demikian, munculnya aliran pemikiran kontemporer seperti eksistensialisme dan
postmodernisme membuka kembali ruang dialog antara filsafat dan teologi,
memungkinkan keduanya menafsirkan ulang makna iman, eksistensi, dan kebenaran dalam
konteks modernitas.

Dalam lanskap pemikiran modern, Immanuel Kant memberikan kontribusi mendasar
terhadap hubungan antara filsafat dan teologi melalui Revolusi Kopernikan dalam
epistemologi sebagaimana diuraikan dalam Critique of Pure Reason. Kant membalik
paradigma tradisional mengenai relasi subjek dan objek: pengetahuan tidak lagi dipandang
sebagai penyesuaian subjek terhadap objek, melainkan objek pengetahuanlah yang harus
sesuai dengan struktur kognitif subjek. Dengan demikian, pengetahuan dipahami sebagai
konstruksi aktif yang dimediasi oleh kategori apriori pikiran seperti ruang, waktu, dan
kausalitas yang membatasi pengalaman manusia pada ranah fenomenal. Sementara itu,
realitas pada dirinya sendiri (noumenon) tetap berada di luar jangkauan akal murni.
Implikasi teologis dari gagasan ini adalah bahwa akal manusia tidak mampu memahami
hakikat Tuhan secara langsung melalui rasio murni, akibatnya, iman berfungsi sebagai dasar

’u

7 Sumiati Songlo, Apriani Ratte, and Immanuel Rombe Langi’, “Kritik Dan Reinterpretasi Terhadap
Ajaran Tradisional Dalam Teologi Feminis Kristen,” Capitalis: Journal of Social Sciences 1, no. 1 (2023): 58.

8 Andri Togatorop, Juan Ananta Tan Sekolah Tinggi Teologi Abdi Sabda, and Indonesia Sekolah Tinggi
Teologi Widya Agape, “Dialektika Antara Filsafat Dan Teologi: Sebuah Refleksi Dari Perspektif Teologi Injili,”
Journal of Community Service 1, no. 1 (2024): 20.

240

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

pengetahuan mengenai realitas ilahi. Kant menempatkan dirinya sebagai penengah antara
empirisme dan rasionalisme dengan menolak ekstrem keduanya dan menegaskan peranan
aktif subjek dalam proses pembentukan pengetahuan.’

Di ranah etika, pemikiran Kant juga menampilkan relevansi teologis melalui konsep
Imperatif Kategoris. Prinsip moral ini menekankan tindakan berdasarkan kewajiban
universal dan penghormatan terhadap martabat manusia sebagai tujuan pada dirinya
sendiri, bukan sekadar sarana. Dengan demikian, etika Kant menggabungkan rasionalitas
moral dengan prinsip-prinsip yang selaras dengan pandangan teologi Kristen mengenai
martabat, kebebasan, dan otonomi manusia.

Pengaruh Kant meluas ke berbagai aliran filsafat berikutnya, termasuk idealisme
Jerman, fenomenologi, eksistensialisme, dan Marxisme. Fichte menekankan penegasan diri
subjek, Hegel memadukan kebebasan dengan dinamika sejarah dan komunitas etis, Marx
menafsirkan otonomi melalui kerangka materialisme historis, sementara Husserl
menggarisbawahi kemunculan fenomena dalam kesadaran. Seluruh perkembangan
tersebut menunjukkan jejak Revolusi Kopernikan Kant mengenai pengalaman dan otonomi
manusia. Hingga masa kini, pemikirannya tetap relevan dalam etika, epistemologi, dan
wacana mengenai hak asasi manusia, sekaligus menyediakan kerangka dialog kritis antara
filsafat dan teologi terkait kondisi manusia, kebebasan, dan tanggung jawab moral.

Pemikiran Friedrich Nietzsche menampilkan hubungan antara filsafat dan teologi
secara lebih kritis dan radikal. Bagi Nietzsche, aktivitas filosofis menuntut keberanian untuk
mempertanyakan seluruh keyakinan yang dianggap mapan, baik yang bersumber dari
agama maupun konstruksi sosial-budaya, dengan tujuan menguji konsistensi rasional dan
validitasnya. Nietzsche yang dipengaruhi oleh Schopenhauer mengembangkan konsep
kehendak untuk berkuasa (Wille zur Macht) sebagai prinsip fundamental yang menjelaskan
dinamika pengetahuan, moralitas, dan penciptaan nilai-nilai baru. la mengkritik dominasi
rasionalisme yang, menurutnya, dapat menghasilkan alienasi dan krisis nilai dalam
masyarakat Barat.

Ungkapan terkenalnya, “Tuhan sudah mati,” merupakan diagnosis terhadap
runtuhnya otoritas moral dan metafisik tradisional, yang berimplikasi pada munculnya
nihilisme berupa hilangnya dasar objektif bagi nilai dan kebenaran. Namun Nietzsche tidak
berhenti pada nihilisme pasif; ia mendorong manusia untuk mengatasi nihilisme tersebut
melalui afirmasi kehidupan (Lebensbejahung), penciptaan nilai-nilai baru, dan penguatan
kehendak untuk berkuasa. Konsep ini, yang menjadi inti pemikirannya, menegaskan bahwa
kategori “baik” dan “buruk” merupakan konstruksi manusia yang lahir dari tindakan dan
kehendak individual. Perjalanan intelektual Nietzsche melalui tahap historisisme,
relativisme, nihilisme, hingga filsafat Dionysian menunjukkan upayanya untuk melampaui
moralitas dan rasionalitas yang bersifat arbitrer. Dengan demikian, Nietzsche tidak hanya
mengkritik modernitas, rasionalisme, dan fundamentalisme teologis, tetapi juga
menawarkan paradigma alternatif yang menegaskan kebebasan kreatif manusia
sebagaimana diwujudkan dalam figur Ubermensch. Pemikirannya sekaligus menantang
tradisi teologis untuk meninjau kembali dasar moral, konsep iman, dan makna kehidupan.

° Albungkari Albungkari, “Allah Transenden Yang Ditangguhkan: Kristus Pengharapan Eskatologis
Dalam Jiirgen Moltmann Dan Slavoj Zizek,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual Dan Filsafat
Keilahian 7, no. 1 (2022): 105.

241

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

2. Pandangan Filsafat Terhadap Teologi

Pertentangan antara filsafat dan teologi berakar pada perbedaan mendasar mengenai
sumber serta metode dalam memperoleh kebenaran. Teologi menjadikan wahyu ilahi dan
kitab suci sebagai dasar pengetahuan yang bersifat normatif dan absolut, sedangkan filsafat
mengandalkan akal budi, logika, dan penalaran kritis untuk memahami realitas. Perbedaan
epistemologis ini sering kali memunculkan ketegangan, karena teologi menekankan iman
sebagai fondasi kebenaran, sementara filsafat menuntut kebebasan berpikir dan verifikasi
rasional. Kendati demikian, sepanjang sejarah pemikiran, berbagai filsuf dan teolog
berupaya menunjukkan bahwa akal dan iman tidak bersifat antagonistik, melainkan dapat
saling melengkapi dalam memahami kebenaran secara lebih komprehensif.

Pemikir klasik seperti Averroes memandang filsafat dan teologi sebagai dua jalan
berbeda namun sejajar dalam pencarian kebenaran. la menilai filsafat Aristotelian sebagai
puncak rasionalitas manusia, sementara teologi mempertahankan otoritas wahyu. Dengan
demikian, meskipun keduanya dapat menghasilkan kesimpulan yang berbeda, masing-
masing tetap memiliki nilai, integritas, dan otonomi metodologis. Di sisi lain, muncul pula
kritik yang menilai bahwa dominasi rasionalitas dalam filsafat berpotensi mereduksi
peranan iman, sehingga mengabaikan dimensi transenden dari kebenaran ilahi. Respons
ekstrem terhadap ketegangan ini hadir dalam bentuk ateisme, yang menolak keberadaan
Tuhan atas dasar argumen rasional dan empiris, serta skeptisisme teologis, yang
menegaskan keterbatasan akal manusia dalam memahami hakikat Tuhan yang transenden.
Kedua posisi tersebut menegaskan bahwa relasi filsafat dan teologi selalu diwarnai
ketegangan konseptual sejak era klasik hingga modern.

Meskipun demikian, perkembangan pemikiran modern memperlihatkan pendekatan
yang lebih konstruktif dan dialogis. Filsafat tidak lagi diposisikan semata-mata sebagai
oposisi teologi, melainkan sebagai mitra kritis yang membantu menelaah, mengevaluasi,
dan memperkaya doktrin teologis. Melalui kerangka rasional, filsafat menawarkan
perangkat analitis untuk memahami permasalahan kompleks seperti paradoks kejahatan,
penderitaan manusia, serta makna eksistensi. Interaksi ini memungkinkan teologi
menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu pengetahuan, rasionalisme, dan dinamika
pemikiran kritis, sehingga tetap relevan dengan konteks kontemporer. Selain itu, filsafat
mendorong teologi untuk bersikap lebih terbuka, dialogis, dan responsif terhadap
perubahan budaya, sosial, dan teknologi di era globalisasi.

Tekanan modernitas yang ditandai oleh pluralitas budaya dan keragaman perspektif
menuntut teologi untuk menafsirkan kembali makna iman agar lebih kontekstual dan
komunikatif. Dalam konteks tersebut, hubungan antara filsafat dan teologi tidak lagi bersifat
hierarkis sebagaimana dalam tradisi ancilla theologiae yang menempatkan filsafat sebagai
pelayan teologi melainkan berkembang menjadi relasi yang setara dan saling melengkapi.
Walaupun filsafat memiliki keterbatasan dalam menjelaskan hakikat Allah secara
menyeluruh, kontribusinya tetap signifikan, terutama dalam teologi kontemporer yang
mengembangkan pendekatan historis-kritis dalam menafsirkan teks suci, menjaga relevansi
ajaran iman, serta merespons dinamika masyarakat modern secara reflektif.1°

Dalam sejarah interaksi keduanya, pengalaman Paulus di Atena sebagaimana dicatat
dalam Kisah Para Rasul menjadi ilustrasi konkret perjumpaan antara iman Kristiani dan

10 Natalia Boyes Agustina Mase, “TEOLOGI PENDERITAAN KONSTRUKTIF DALAM KONTEKS SOSIAL
RELIGIUS DAN MASYARAKAT POSTMODREN,” Jurnal Teologi RAI 2, no. 1 (2025): 75.

242

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

rasionalitas filsafat Yunani. Pertemuan tersebut semula memperlihatkan ketegangan,
teologi Yerusalem menekankan wahyu ilahi, personalitas Allah,'* dan kebangkitan badan
sebagai inti iman, sedangkan filsafat Atena khususnya aliran Epikurean dan Stoa bertumpu
pada rasio, prinsip-prinsip alamiah, serta pemahaman substansial atas realitas, sehingga
doktrin kebangkitan dianggap tidak masuk akal. Namun pendekatan kontekstual Paulus,
yang memulai dialog dari nilai-nilai religius masyarakat Atena, menunjukkan bahwa
pewartaan iman perlu memperhatikan horizon budaya dan rasionalitas pendengar.

Sejarah refleksi patristik juga mengonfirmasi dinamika relasional ini. Meskipun
Tertullian menolak filsafat sebagai sesuatu yang sia-sia (credo quia absurdum), para Bapa
Gereja seperti Ambrosius, Agustinus, Origenes, dan Pseudo-Dionisius Areopagita
menunjukkan bahwa filsafat Yunani dapat dikristianisasi untuk memperdalam pemahaman
iman. Melalui konsep-konsep seperti monoteisme, creatio ex nihilo, inkarnasi, dan
kebangkitan badan, filsafat diperkaya oleh konten teologis, sementara teologi memperoleh
bahasa reflektif yang lebih sistematis melalui filsafat. Dengan demikian, relasi antara filsafat
dan teologi tidak sekadar mencerminkan konflik antara iman dan rasio, tetapi juga
memperlihatkan proses transformasi dialektis di mana filsafat berfungsi sebagai medium
kritis bagi iman, dan teologi mengontekstualisasikan wahyu dalam kerangka rasional-
budaya.!?

Melalui proses historis tersebut, keduanya dapat membentuk suatu “filsafat keilahian”
yang bersifat integratif, yaitu kerangka pemikiran yang memadukan rasionalitas dan iman
untuk memahami hakikat Tuhan, eksistensi manusia, dan makna kehidupan secara lebih
mendalam dan menyeluruh.

3. Pandangan Teologi Terhadap Filsafat

Pemikiran Thomas Aquinas membuka jalan bagi pemahaman yang lebih menyeluruh
tentang relasi antara akal dan iman. la tidak memandang filsafat dan teologi sebagai dua hal
yang saling bertentangan, melainkan sebagai dua disiplin yang saling memperkaya dalam
memahami kebenaran ilahi dan realitas ciptaan. Bagi Aquinas, filsafat berfungsi
memperjelas dan menata prinsip-prinsip teologis agar lebih sistematis dan rasional, tetapi
tetap tunduk pada otoritas wahyu. Sementara itu, teologi sebagai ilmu yang bersumber dari
wahyu berfokus pada pengenalan Tuhan sebagai penyebab utama dari segala sesuatu.
Pandangan ini menjadikan filsafat sebagai ancilla theologiae “hamba bagi teologi” yang
berarti rasio melayani iman tanpa kehilangan otonomi berpikirnya. Pemikiran Aquinas
kemudian menjadi fondasi penting bagi tradisi intelektual Gereja Barat dan terus
memengaruhi pemikiran teologis hingga masa kini. la wafat pada tahun 1274 dalam
perjalanan menuju Konsili Lyon, dan pada tahun 1323 dikanonisasikan sebagai santo oleh
Gereja Katolik.'3

Setelah masa skolastik berakhir, pandangan teologi terhadap filsafat berkembang
mengikuti dinamika zaman modern yang ditandai oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan

1 Saut Sihombing, “PEMAHAMAN TRITUNGGAL DALAM SEJARAH PENYATAAN ALLAH : ANALISIS
PERICHORESIS DALAM PEMIKIRAN D. GLENN BUTNER JR,” Jurnal Teologi RAI 1, no. 1 (2024): 148.

12 Stenly R. Paparang, “FILSAFAT INTEGRITAS: KONFIGURASI, SPEKTRUM, DAN DIMENSINYA DALAM
PELAYANAN HAMBA TUHAN,” Jurnal Teologi RAI 1, no. 1 (2024): 91,
https://doi.org/10.4324/9780415249126.

13 Andreas Ferdian Ginting and Mathias Jebaru Adon, “Harmoni Filsafat Dan Teologi Dalam Pemikiran
Thomas Aquinas: Kontribusi Terhadap Pemahaman Kebenaran llahi,” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik
Pastoral 8, no. 2 (2024): 72, https://doi.org/10.61831/gvjkp.v8i2.238.

243

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

rasionalitas kritis. Dalam konteks ini, muncul dua arus besar dalam teologi modern. Pertama,
pendekatan harmonis, yang memandang filsafat sebagai mitra dialog bagi teologi dalam
memperdalam pemahaman iman. Filsafat dipandang mampu memperkaya teologi dengan
memberikan dasar epistemologis yang kuat dan membantu menjelaskan kebenaran iman
secara logis serta reflektif. Kedua, pendekatan konflik, yang melihat filsafat modern sebagai
tantangan terhadap otoritas teologi. Sejak masa Pencerahan, filsafat sering menempatkan
akal sebagai sumber utama kebenaran, yang kadang menyingkirkan peran wahyu. Tokoh-
tokoh seperti Karl Marx bahkan menilai agama hanya sebagai sarana ideologis yang
mempertahankan ketimpangan sosial.

Namun demikian, pemikiran kontemporer menunjukkan upaya sintesis yang
menempatkan filsafat dan teologi sebagai dua jalur pencarian kebenaran yang berbeda
tetapi saling melengkapi. Filsafat berperan menalar dan menguji kebenaran secara kritis,
sedangkan teologi menuntun manusia kepada sumber kebenaran tertinggi, yakni Allah
sendiri.’* Artinya, menjaga keseimbangan antara iman dan akal merupakan hal yang esensial
agar dialog antara filsafat dan teologi tetap produktif dan tidak saling meniadakan. Dengan
demikian, perjalanan historis dan konseptual antara filsafat dan teologi menunjukkan bahwa
keduanya tidak dapat sepenuhnya dipisahkan.

Dalam tradisi Patristik dan khususnya melalui pemikiran Thomas Aquinas, filsafat
diposisikan sebagai ancilla theologiae, yaitu “pelayan” yang berfungsi membantu teologi
merumuskan kebenaran iman secara rasional. Dalam kerangka skolastik Aquinas, teologi
tetap menjadi disiplin tertinggi karena bersumber dari wahyu ilahi, sedangkan filsafat
menyediakan perangkat logika, kategori metafisika, dan analisis rasional untuk menjelaskan
doktrin-doktrin teologis. Pemikiran Aristotelian yang diolah Aquinas menjadi bukti kuat
bahwa filsafat dapat memperkaya teologi tanpa menggantikan otoritasnya.

Namun, perkembangan filsafat modern membawa perubahan besar terhadap pola
relasi tersebut. Masa Pencerahan, melalui tokoh seperti Descartes, Kant, dan para pemikir
rasionalis, menekankan otonomi akal manusia dan memisahkan kajian metafisika dari
wilayah iman. Pada titik ini, filsafat tidak lagi dilihat semata sebagai pelayan teologi, tetapi
sebagai disiplin yang berdiri sendiri dengan perangkat epistemologis yang mandiri. Kritik
terhadap agama yang muncul di era modern menantang struktur hierarkis lama yang
menempatkan filsafat di bawah teologi.

Meskipun demikian, perkembangan pemikiran kontemporer justru membuka ruang
baru bagi relasi yang lebih dialogis. Filsuf dan teolog modern seperti Alvin Plantinga, William
Lane Craig, dan Alasdair Maclntyre menunjukkan bahwa filsafat tetap sangat relevan bagi
teologi, bukan sebagai alat bawahannya, tetapi sebagai mitra sejajar yang memungkinkan
eksplorasi rasional terhadap isu iman, etika, eksistensi, dan problem kejahatan. Teologi juga
belajar dari filsafat, terutama dalam bidang hermeneutika, fenomenologi, dan etika terapan,
ketika merespons perubahan sosial, ilmu pengetahuan, dan tantangan moral zaman
modern.

Dengan demikian, relasi antara filsafat dan teologi telah bergerak dari model
subordinatif sebagaimana tampak dalam konsep ancilla theologiae menuju hubungan
interdisipliner yang lebih setara dan harmonis. Keduanya kini saling melengkapi: filsafat
memberikan kerangka analitis dan logis yang memperdalam pemahaman teologi,
sedangkan teologi memberikan arah dan landasan normatif bagi filsafat, khususnya dalam

14 Mateus Mali, “Perempuan Dalam Injil Dan Dalam Teologi Moral,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi
Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 6, no. 1 (2021): 31-32.

244

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

konteks iman Kristen. Transformasi ini menunjukkan bahwa baik filsafat maupun teologi
memiliki potensi masing-masing dalam mengungkapkan kebenaran Allah, dan keduanya
dapat bekerja bersama sebagai mitra dialog dalam memahami realitas dan iman secara
utuh.

4. Filsafat Keilahian Sebagai Titik Persenyawaan

Dalam konteks masyarakat awam, sering muncul anggapan bahwa mempelajari
filsafat identik dengan sikap anti-Tuhan. Mispersepsi ini juga ditemukan dalam kalangan
Kristen, terutama di antara mereka yang menafsirkan Kolose 2:8 “Hati-hatilah, supaya
jangan ada yang menawan kamu dengan filsafatnya yang kosong dan palsu” (TB-LAI) sebagai
larangan terhadap seluruh bentuk filsafat. Penafsiran tersebut tidak tepat, sebab agama
pada hakikatnya lahir dari proses refleksi mendalam yang juga melibatkan aktivitas berpikir
filosofis. Selain itu, filsafat merupakan disiplin yang sangat beragam; tidak semua aliran di
dalamnya bersifat ateistik atau anti-agama.'® Salah satu cabang filsafat yang secara khusus
mengkaji relasi antara akal dan realitas transenden adalah filsafat keilahian, yang menelaah
hakikat Yang llahi melalui analisis rasional, bukan sekadar pengalaman subjektif.

Filsafat keilahian menekankan dimensi transenden yang melampaui batasan konsep
ketuhanan tradisional. Istilah “keilahian” digunakan karena memiliki cakupan yang lebih luas
dibanding “ketuhanan”, yang sering diasosiasikan dengan figur ilahi tertentu dalam tradisi
agama. Keilahian merujuk pada aspek universal dari realitas transenden, sehingga
memungkinkan dialog antara berbagai tradisi keagamaan dan perspektif filosofis. Melalui
istilah ini, kajian mengenai Yang llahi tidak dibatasi oleh dogma tertentu, tetapi didekati
melalui refleksi kritis, pengalaman spiritual, dan analisis rasional. Dengan demikian, filsafat
keilahian menyediakan ruang konseptual yang inklusif, fleksibel, serta relevan untuk
menjembatani perbedaan antara tradisi religius maupun antara iman dan filsafat rasional.

Kekuatan utama filsafat keilahian terletak pada pendekatannya yang kritis, sistematis,
dan analitis. Cabang kajian ini menekankan penggunaan penalaran logis dan argumentasi
rasional untuk memahami Tuhan atau realitas transenden. Dalam konteks pendidikan
teologi di Universitas Kristen Duta Wacana (UKDW), filsafat keilahian menjadi bagian penting
dari mata kuliah filsafat teologi. Pembelajaran ini membedakan filsafat teologi dari filsafat
ketuhanan, meskipun secara substansial keduanya memiliki irisan konsep yang signifikan.
Melalui pendekatan ini, mahasiswa dilatih untuk memahami teologi sebagai disiplin yang
rasional, metodologis, dan dapat dijelaskan melalui akal budi. Dengan demikian, filsafat dan
teologi dipahami sebagai dua ranah yang berbeda namun saling melengkapi dalam
membentuk refleksi iman yang kritis dan reflektif.

Filsafat keilahian memiliki dua peran fundamental. Pertama, sebagai ruang dialog
antara iman dan rasio. Pendekatan ini menyeimbangkan keyakinan religius dengan analisis
kritis, sehingga mencegah munculnya dogmatisme maupun rasionalisme ekstrem yang
mengabaikan dimensi spiritual. Dalam praktik pendidikan, pendekatan ini juga tampak
dalam cara materi ajar membahas isu-isu sensitif seperti ateisme dan fundamentalisme
secara netral, sistematis, dan analitis, sehingga peserta didik diajak menghadapi pandangan
berbeda melalui proses dekonstruksi dan rekonstruksi intelektual, bukan melalui
eksklusivisme atau penegasan kekuasaan.

15 Victor Baitanu, “TRANSFORMASI: KAJIAN HISTORIS-TEOLOGIS TENTANG PENGARUH AJARAN
KRISTUS BAGI PERADABAN DUNIA,” Jurnal Teologi RAI 1, no. 1 (2024): 56.
16 Hartono Budi, “Inspirasi, Abstraksi Dan Historisasi Doktrin Trinitas,” Diskursus 10, no. 2 (2011): 226.

245

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

Kedua, filsafat keilahian memiliki nilai pedagogis signifikan. Kajian ini membantu
mahasiswa mengembangkan kapasitas berpikir kritis, refleksi moral, dan kesadaran
terhadap pluralitas. Melalui metode pembelajaran interaktif diskusi, debat, dan refleksi
mendalam mahasiswa diajak untuk menimbang berbagai perspektif spiritual dan filosofis,
menilai nilai-nilai kehidupan, dan membangun sikap toleran. Dengan demikian, pendidikan
melalui filsafat keilahian tidak sekadar mentransmisikan pengetahuan, tetapi juga
membentuk karakter, sensitivitas etis, dan pemahaman eksistensial.

Secara konseptual, filsafat keilahian memahami Yang Ilahi sebagai kedalaman tak
berhingga yang hadir dalam setiap aspek eksistensi manusia dan hanya dapat dikenali
melalui refleksi akal budi atas pengalaman iman. Dalam kerangka ini, teologi tidak sekadar
dipahami sebagai doktrin atau kumpulan ajaran, melainkan sebagai proses refleksi filosofis
yang dinamis. Filsafat menyediakan perangkat metodologis, sementara teologi memberikan
horizon nilai dan arah spiritual. Relasi dialektis ini memungkinkan keduanya bekerja bersama
dalam menjelaskan makna keberadaan manusia dan relasinya dengan Tuhan. Filsafat
keilahian dengan demikian mengajak manusia untuk tidak hanya beriman secara pasif, tetapi
menghidupi imannya melalui refleksi kritis dan kontekstual.’

Selain itu, filsafat keilahian menawarkan kontribusi epistemologis yang penting dalam
pendidikan modern. la menjadi sarana untuk membangun kerangka pemahaman yang
menggabungkan dimensi rasional, spiritual, dan etis. Teologi, dalam kerangka ini, dipahami
sebagai disiplin akademik yang menafsirkan nilai-nilai luhur dari tradisi klasik dan budaya
manusia, bukan sekadar sebagai studi doktrin keagamaan. Dengan mengaitkan refleksiiman
dengan realitas sosial, etika, dan kemanusiaan, filsafat keilahian menjadi jembatan
epistemologis yang menyatukan filsafat, teologi, dan pengalaman manusia modern secara
dinamis dan humanistik.

Secara keseluruhan, filsafat keilahian menempati posisi strategis dalam kajian
akademik dan pedagogi. Istilah ini memperluas cakrawala refleksi tentang Yang llahi,
menyediakan ruang dialog antara iman dan rasio, dan membekali peserta didik dengan
kemampuan berpikir kritis, kepekaan moral, serta kesadaran terhadap pluralitas. Melalui
pendekatan integratif tersebut, filsafat keilahian membantu individu menghadapi
kompleksitas spiritual dan intelektual kehidupan modern, memperkuat iman melalui akal
budi, serta mengembangkan teologi yang lebih reflektif, kontekstual, dan relevan dengan
pengalaman manusia

5. Implikasi Epistemologis: Akal Dan Iman Sebagai Dua Sumber Pengetahuan

Epistemologi, sebagai cabang filsafat yang menelaah asal-usul, metode, dan validitas
pengetahuan, memiliki peran fundamental dalam menjelaskan bagaimana manusia
mencapai kebenaran. Ali Syariati menegaskan bahwa pengetahuan yang benar hanya dapat
lahir dari cara berpikir yang benar, sementara cara berpikir yang benar bergantung pada
metode berpikir yang tepat. Pemikiran ini sejalan dengan pandangan Hasan Hanafi dan
Muhammad Bagir al-Sadr yang menekankan bahwa epistemologi atau metodologi
merupakan faktor penentu vitalitas suatu pemikiran. Tanpa penguasaan metode berpikir
yang benar, pengembangan pengetahuan tidak akan mampu berlangsung secara sistematis
maupun mendalam. Dalam konteks filsafat keilahian, pendekatan epistemologis ini menjadi

17 Adrianus Sunarko, “Refleksi Teologi Modern Tentang Yesus Kristus Penyelamat,” Diskursus 10
(2011): 243.

246

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

penting karena cara seseorang berpikir tentang Tuhan dan realitas transenden menentukan
sejauh mana ia dapat memahami kebenaran ilahi secara rasional dan spiritual.*®

Implikasi epistemologis dari keberadaan akal dan iman sebagai dua sumber
pengetahuan menunjukkan bahwa keduanya memiliki fungsi yang saling melengkapi. Akal
berperan sebagai instrumen rasional untuk menafsirkan wahyu, mengolah pengalaman
empiris, serta menjelaskan realitas kehidupan secara logis dan ilmiah. Meski demikian, akal
memiliki keterbatasan dalam mengakses hakikat kebenaran ilahi secara penuh. Sebaliknya,
iman menyediakan dasar spiritual yang memberikan makna, orientasi, dan kepastian
terhadap kebenaran ilahi yang melampaui jangkauan rasionalitas manusia. Karena itu, akal
dan iman tidak dapat dipisahkan; akal memampukan manusia memahami wahyu secara
kritis, sedangkan iman mengarahkan penggunaan akal agar tetap selaras dengan kebenaran
transenden.® Integrasi keduanya menghasilkan model epistemologi yang utuh, di mana
pengetahuan tidak hanya bertumpu pada logika rasional, tetapi juga pada keyakinan
spiritual yang bersumber dari wahyu.

Pemikiran Thomas Aquinas memberikan contoh historis yang jelas mengenai integrasi
epistemologis antara akal dan iman. Aquinas memulai argumentasinya dari prinsip bahwa
segala pengetahuan bermula dari pengalaman inderawi (nihil in intellectu nisi prius in sensu,).
Melalui proses abstraksi, akal kemudian mengolah pengalaman tersebut menjadi
pengetahuan tingkat tinggi yang mencakup realitas non-material dan spiritual. Dalam
kerangka Aquinas, akal tidak pernah bertentangan dengan iman, sebab keduanya berasal
dari sumber kebenaran yang sama, yakni Tuhan. Akal memungkinkan manusia menafsirkan
wahyu secara sistematis, sementara iman menyediakan horizon kebenaran yang melebihi
kemampuan empiris akal. Dengan demikian, epistemologi Aquinas menunjukkan bahwa akal
dan iman merupakan satu kesatuan yang saling mendukung dalam membawa manusia
kepada pengetahuan yang lebih mendalam tentang Tuhan.?

Berdasarkan uraian tersebut, relasi antara akal dan iman dalam kerangka epistemologi
menunjukkan adanya keterpaduan yang inheren. Akal berfungsi sebagai sarana kritis untuk
memahami dan mengartikulasikan kebenaran ilahi, sedangkan iman memberikan fondasi
nilai dan orientasi normatif bagi penggunaan akal. Aquinas memperlihatkan bahwa
keduanya bergerak secara harmonis menuju satu sumber kebenaran, yaitu Allah. Akal
memperkaya iman dengan argumentasi rasional, sementara iman menerangi akal agar tidak
terjebak dalam relativisme atau skeptisisme epistemologis.?! Dalam konteks filsafat
keilahian, integrasi ini mencerminkan kesatuan epistemologis antara dimensi rasional dan
transendental.

Dengan demikian, pencarian pengetahuan sejati tidak dapat hanya mengandalkan
kemampuan berpikir kritis, tetapi juga memerlukan arah spiritual yang diberikan oleh iman.
Keseimbangan antara akal dan iman menghasilkan pengetahuan yang bukan hanya valid
secara intelektual, tetapi juga bermakna secara moral dan eksistensial. Pada akhirnya,

18 Niken laras Agustina, “IMPLIKASI PEMIKIRAN EPISTEMOLOGI IBN RUSYD,” Diskursus, 2019, 8.

19 Otniel Aurelius Nole and Yusak Budi Setyawan, “Pengaruh Alkitab Terhadap Natal Dan Implikasi
Realitas Bisnis Di Indonesia,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 10, no. 1 (2024): 80.

20 Muhammad Alif, “Eksistensi Tuhan Dan Problem Epistemologi Dalam Filsafat Agama,” Aglania 12,
no. 2 (2021): 189.

21 Tjutjun Setiawan and Suranto Suranto, “Peran Gereja Dalam Bingkai Kebenaran Alkitab Terhadap
Perkawinan Beda Agama,” CHARISTHEO: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 2, no. 2 (2023): 34.

247

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

integrasi epistemologis ini menuntun manusia kepada pengenalan yang lebih kaya dan
mendalam tentang kebenaran serta kehendak Tuhan.

6. Urgensi Filsafat Dan Teologi Terhadap Nilai-Nilai Kekristenan

Filsafat dan teologi memiliki peran strategis dalam pembentukan dan pengembangan
nilai-nilai kekristenan. Filsafat berfungsi sebagai perangkat intelektual yang menolong umat
beriman memahami, menguji, dan mempertanggungjawabkan imannya secara rasional
serta kritis; sementara teologi bertugas merefleksikan dan mengartikulasikan ajaran tentang
Allah, diri-Nya, dan hubungan-Nya dengan manusia serta alam semesta. Sejalan dengan itu,
John Stott menegaskan bahwa iman Kristen “bukan iman yang anti-intelektual,” sehingga
kapasitas rasional manusia harus digunakan untuk memahami dan menghidupi Injil secara
bertanggung jawab. Keduanya, filsafat dan teologi, saling melengkapi sebagai instrumen
pendalaman iman yang memperbarui cara berpikir serta membimbing umat untuk
menerjemahkan kebenaran Injil secara kontekstual dalam kehidupan nyata.??

Dalam tradisi Kristen, teologi tidak pernah sepenuhnya bebas dari dinamika penafsiran
yang kompleks. Wolfhart Pannenberg menyatakan bahwa teologi merupakan “ilmu tentang
Allah yang selalu terbuka terhadap revisi dalam dialog dengan ilmu pengetahuan dan
filsafat.” Berbagai persoalan teologis yang muncul di tengah perkembangan zaman
menunjukkan bahwa teologi memerlukan pendekatan yang tidak hanya bertumpu pada
doktrin, tetapi juga pada sikap reflektif yang mengandalkan nalar kritis. Bila persoalan
tersebut diabaikan, kebingungan hermeneutik dapat muncul dan melemahkan pemahaman
gereja tentang kebenaran iman. Karena itu, filsafat memainkan peran sentral sebagai sarana
untuk menata, menimbang, dan memperdalam pemahaman teologis sehingga tetap relevan
dengan konteks sosial, budaya, dan intelektual kontemporer.?3

Pendekatan filosofis memberikan kontribusi signifikan dalam menjawab tantangan
yang muncul dalam teologi Kristen, terutama ketika berhadapan dengan skeptisisme,
relativisme moral, maupun kecenderungan penafsiran liberal. Sejalan dengan Alvin
Plantinga, yang menegaskan bahwa iman Kristen memiliki “warrant” atau dasar epistemik
yang rasional, filsafat menyediakan kerangka konseptual untuk menjelaskan dan membela
keyakinan iman secara koheren. Kajian tentang filsafat manusia, kehendak bebas,
determinisme, dan moralitas membantu teologi merumuskan pemahaman yang lebih tajam
mengenai hakikat manusia, dosa, kebebasan, dan anugerah Allah.?* Dengan demikian,
filsafat tidak hanya berfungsi sebagai alat analisis rasional, tetapi juga sebagai jembatan
epistemologis yang menghubungkan iman dan akal, wahyu dan refleksi, serta keyakinan dan
tanggung jawab moral manusia di hadapan Tuhan.?®

Selain itu, filsafat modern seperti eksistensialisme dan fenomenologi memperkaya
refleksi teologi Kristen dengan memberi perhatian pada pengalaman eksistensial manusia.

22 Riawan Riawan and Mozes Lawalata, “Filsafat Dan Iman: Memahami Kebenaran Mutlak Dalam
Teologi Kristen,” Jurnal Silih Asah 1, no. 2 (2024): 23-24.

23 Martin Harun, “Solidaritas Sebagai Norma Dasar Dalam Etika Paulus,” Diskursus - Jurnal Filsafat Dan
Teologi Stf Driyarkara 11, no. 1 (1970): 98.

24 Rut Desinta Simatupang and Refamati Gulo, “MAKNA FRASA " TAKUT AKAN TUHAN " DALAM
KEKRISTENAN MODERN : PERSPEKTIF DAN IMPLEMENTASI BERDASARKAN AMSAL 1 :7,” Jurnall Agama
Agama 1, no. 2 (2024): 235.

25 Rendi Risky Laowo and Mozes Lawalata, “Urgensi Asumsi Filosofis Dalam Menemukan Solusi Atas
Problematika Theologi Kristen,” Jurnal Silih Asuh : Teologi Dan Misi 1, no. 2 (2024): 39.

248

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

Sgren Kierkegaard, tokoh utama eksistensialisme Kristen, menyatakan bahwa iman adalah
“lompatan eksistensial” yang hanya dapat dipahami dalam konteks relasi personal manusia
dengan Allah. Sementara itu, Paul Tillich memanfaatkan metode fenomenologis untuk
menunjukkan bahwa pengalaman pencarian makna adalah bagian dari dinamika spiritual
yang menghubungkan manusia dengan “ground of being” dasar keberadaan yang ilahi.
Melalui kedua perspektif ini, iman tidak dipahami sekadar sebagai sistem kepercayaan,
tetapi sebagai pengalaman hidup yang mencakup seluruh dimensi eksistensi manusia.

Penerapan filsafat dalam teologi Kristen menjadi sangat urgen, bukan hanya untuk
mempertahankan rasionalitas iman, tetapi juga untuk memperdalam pengalaman spiritual
yang kritis, kontekstual, dan relevan terhadap perkembangan zaman. Kontribusi ini sejalan
dengan pandangan Karl Rahner yang menyatakan bahwa teologi masa kini harus menjadi
“teologi transendental,” yakni teologi yang bertumpu pada kesadaran manusia dan refleksi
filosofis mengenai pengalaman akan yang transenden.

Dengan demikian, filsafat dan teologi merupakan dua disiplin yang saling memperkaya
dalam membentuk nilai-nilai kekristenan. Filsafat memperkuat basis rasional iman,
sementara teologi memberikan arah spiritual yang menuntun manusia kepada kebenaran
ilahi yang menyelamatkan. Sinergi antara keduanya membentuk kerangka iman yang holistik
iman yang tidak hanya diyakini, tetapi juga dipahami, dihidupi, dan diwujudkan dalam
tindakan konkret. Integrasi tersebut memungkinkan iman Kristen berkembang melampaui
batasan dogmatis menjadi iman yang rasional, reflektif, dan transformatif, sebagaimana
ditegaskan Jirgen Moltmann bahwa iman yang hidup selalu berbuah dalam tindakan yang
memengaruhi sejarah dan menghadirkan harapan bagi dunia.

D. Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahwa relasi antara filsafat dan teologi, meskipun kerap
diwarnai ketegangan konseptual, memiliki potensi besar untuk saling melengkapi dalam
memahami kebenaran ilahi. Ketegangan tersebut muncul dari perbedaan sumber dan
metode: filsafat menekankan nalar kritis dan kebebasan berpikir, sedangkan teologi berakar
pada wahyu, tradisi, dan otoritas ilahi. Melalui pendekatan epistemologis filsafat keilahian,
kedua disiplin ini dapat dipersatukan dalam kerangka dialog konstruktif. Filsafat
menyediakan alat analitis dan rasional untuk menelaah doktrin, sementara teologi memberi
arah spiritual dan horizon transendental yang menuntun aktivitas berpikir. Integrasi ini
menghasilkan pemahaman yang utuh, kritis, logis, reflektif, dan berakar pada iman. Dalam
konteks pendidikan teologi dan formasi kepemimpinan gereja, filsafat keilahian membekali
calon pendeta, vikaris, dan pengajar rohani dengan kemampuan berpikir sistematis,
kepekaan moral, dan refleksi tajam, sehingga mereka mampu menjelaskan doktrin rasional,
merespons pertanyaan kritis jemaat, dan menghadapi tantangan sosial-teologis secara
bertanggung jawab. Bagi jemaat, pendekatan ini menumbuhkan kemampuan menalar iman
secara mandiri dan matang, sehingga iman berkembang menjadi pengalaman yang
kontekstual, aplikatif, dan etis.

Secara institusional, integrasi filsafat keilahian dapat diwujudkan melalui kurikulum
pendidikan teologi, formasi kepemimpinan, dan pendidikan iman berbasis dialog.
Pendekatan ini memperkuat kapasitas komunitas kristiani menghadapi skeptisisme,
relativisme, dan dinamika sosial modern. Dengan demikian, filsafat keilahian berfungsi
sebagai jembatan antara iman dan akal, wahyu dan refleksi, teori dan praktik, menghasilkan
iman yang utuh, rasional, dan transformatif, yang tidak hanya memperdalam pemahaman

249

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

AL Tovom E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

kebenaran, tetapi juga membentuk komunitas gerejawi yang reflektif dan efektif sebagai
saksi Kristus di masyarakat kontemporer.

Daftar Pustaka

Adhis Mareta, and Timotius Sukarna. “Pemahaman Perkembangan Filsafat IImu Dan
Teologi Dalam Sejarah Pemikiran Manusia.” Jurnal Budi Pekerti Agama Kristen Dan
Katolik 2, no. 2 (2024): 189.

Agustina, Niken laras. “IMPLIKASI PEMIKIRAN EPISTEMOLOGI IBN RUSYD.” Diskursus, 2019,
8.

Albungkari, Albungkari. “Allah Transenden Yang Ditangguhkan: Kristus Pengharapan
Eskatologis Dalam Jirgen Moltmann Dan Slavoj Zizek.” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal
Teologi Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 7, no. 1 (2022): 105.

Alif, Muhammad. “Eksistensi Tuhan Dan Problem Epistemologi Dalam Filsafat Agama.”
Aglania 12, no. 2 (2021): 189.

Ariance Lende and Mozes Lawalata. “Distingsi Kristiani: Menelusuri Peranan Filsafat Dalam
Teologi.” Coram Mundo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 6, no. 1 (2024):
221. https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.302.

Baitanu, Victor. “TRANSFORMASI: KAJIAN HISTORIS-TEOLOGIS TENTANG PENGARUH
AJARAN KRISTUS BAGI PERADABAN DUNIA.” Jurnal Teologi RAl 1, no. 1 (2024): 56.

Boyes Agustina Mase, Natalia. “TEOLOGI PENDERITAAN KONSTRUKTIF DALAM KONTEKS
SOSIAL RELIGIUS DAN MASYARAKAT POSTMODREN.” Jurnal Teologi RAl 2, no. 1
(2025): 75.

Budi, Hartono. “Inspirasi, Abstraksi Dan Historisasi Doktrin Trinitas.” Diskursus 10, no. 2
(2011): 226.

Frederich Oscar Lambertus Lontoh. Sejarah Filsafat Dan Teologi. Sigi Sulawesi Tengah: CV.
FRENKIS MUDA SEJAHTERA, 2025.

Ginting, Andreas Ferdian, and Mathias Jebaru Adon. “Harmoni Filsafat Dan Teologi Dalam
Pemikiran Thomas Aquinas: Kontribusi Terhadap Pemahaman Kebenaran llahi.”
Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral 8, no. 2 (2024): 72.
https://doi.org/10.61831/gvjkp.v&i2.238.

Harun, Martin. “Solidaritas Sebagai Norma Dasar Dalam Etika Paulus.” Diskursus - Jurnal
Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 11, no. 1 (1970): 98.

Listijabudi, Daniel K. “Manusia Di Tengah Dinamika Zaman 1 (Sebuah Perspektif Teologi
Kontekstual Kristen).” Loko Kada 02, no. 02 (2022): 86.

Mali, Mateus. “Perempuan Dalam Injil Dan Dalam Teologi Moral.” GEMA TEOLOGIKA:
Jurnal Teologi Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 6, no. 1 (2021): 31-32.

Nole, Otniel Aurelius, and Yusak Budi Setyawan. “Pengaruh Alkitab Terhadap Natal Dan
Implikasi Realitas Bisnis Di Indonesia.” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan
Tradisi) 10, no. 1 (2024): 80.

Paledung, Christanto Sema Rappan. “Menghasrati Sang Akhir, Mempersembahkan Diri
Pada Dunia.” Diskursus - Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 17, no. 2 (2018):
222.

Rendi Risky Laowo, and Mozes Lawalata. “Urgensi Asumsi Filosofis Dalam Menemukan
Solusi Atas Problematika Theologi Kristen.” Jurnal Silih Asuh : Teologi Dan Misi 1, no. 2

250

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

JrR

ML Tewos =T E-ISSN:3046-8167 Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025)

(2024): 39.

Riawan Riawan and Mozes Lawalata. “Filsafat Dan Iman: Memahami Kebenaran Mutlak
Dalam Teologi Kristen.” Jurnal Silih Asah 1, no. 2 (2024): 23-24.

Setiawan, Tjutjun, and Suranto Suranto. “Peran Gereja Dalam Bingkai Kebenaran Alkitab
Terhadap Perkawinan Beda Agama.” CHARISTHEO: Jurnal Teologi Dan Pendidikan
Agama Kristen 2, no. 2 (2023): 34.

Sihombing, Saut. “PEMAHAMAN TRITUNGGAL DALAM SEJARAH PENYATAAN ALLAH :
ANALISIS PERICHORESIS DALAM PEMIKIRAN D. GLENN BUTNER JR.” Jurnal Teologi RAI
1, no. 1(2024): 148.

Simatupang, Rut Desinta, and Refamati Gulo. “MAKNA FRASA " TAKUT AKAN TUHAN "
DALAM KEKRISTENAN MODERN : PERSPEKTIF DAN IMPLEMENTASI BERDASARKAN
AMSAL 1:7.” Jurnall Agama Agama 1, no. 2 (2024): 235.

Situmorang, Kosmartua. “Pertemuan Antara Teologi, Filsafat Dan IImu Pengetahuan.”
Jurnal Teologi Rahmat 7, no. 1 (2021): 1-17.

Songlo, Sumiati, Apriani Ratte, and Immanuel Rombe Langi’. “Kritik Dan Reinterpretasi
Terhadap Ajaran Tradisional Dalam Teologi Feminis Kristen.” Capitalis: Journal of
Social Sciences 1, no. 1 (2023): 58.

Stenly R. Paparang. “FILSAFAT INTEGRITAS: KONFIGURASI, SPEKTRUM, DAN DIMENSINYA
DALAM PELAYANAN HAMBA TUHAN.” Jurnal Teologi RAl 1, no. 1 (2024): 91.
https://doi.org/10.4324/9780415249126.

Sunarko, Adrianus. “Refleksi Teologi Modern Tentang Yesus Kristus Penyelamat.” Diskursus
10 (2011): 243.

Togatorop, Andri, Juan Ananta Tan Sekolah Tinggi Teologi Abdi Sabda, and Indonesia
Sekolah Tinggi Teologi Widya Agape. “Dialektika Antara Filsafat Dan Teologi: Sebuah
Refleksi Dari Perspektif Teologi Injili.” Journal of Community Service 1, no. 1 (2024):
20.

251

Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.



http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

