
   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

236 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

FILSAFAT DAN TEOLOGI: MENEMUKAN PERSENYAWAAN EPISTEMOLOGI 
MELALUI GAGASAN FILSAFAT KEILAHIAN 

Chrisnasius Djaga1, Albri Labaka2 

Universitas Hein Namotemo, Indonesia 

Email: djagachris@gmail.com 
 

Submitted: 9 November 2025 
Accepted: 18 Desember 2025 
Published: 23 Desember 2025 

 
Keywords 

Epistemology, Philosophy, 
Integration, Theology 

Kata-kata Kunci 
Epistemologi, Filsafat, 
Persenyawaan, Teologi 

Abstract  

Philosophy and theology are two disciplines that share a close historical and 
conceptual relationship, despite employing different approaches to 
understanding truth and knowledge. This study aims to examine the 
epistemological dualism between philosophy and theology to identify a 
convergence point, referred to as divine philosophy. The research employs a 
qualitative method with a literature-based approach, focusing on a 
conceptual analysis of the relationship between philosophy and theology 
from an epistemological perspective. The findings indicate that philosophy 
and theology often exist in epistemological tension. From an epistemological 
standpoint, the study emphasizes the integration of reason and faith as two 
complementary sources of knowledge: reason interprets revelation and 
empirical experience logically. In contrast, faith provides certainty and moral 
orientation toward divine truth. Divine philosophy emerges as a point of 
convergence that bridges rational and transcendental dimensions, proving 
relevant for critical and reflective theological education. Moreover, 
philosophy and theology mutually reinforce each other in shaping Christian 
values: philosophy offers a rational foundation for faith, whereas theology 
provides spiritual guidance that directs moral and existential action. This 
approach enables the development of a holistic, rational, reflective, and 
transformative faith, while also facilitating academic dialogue between 
contemporary philosophical and theological traditions. 

 
Abstrak 

Filsafat dan teologi merupakan dua disiplin ilmu yang memiliki hubungan 
historis dan konseptual yang erat, meskipun keduanya menempuh 
pendekatan yang berbeda dalam memahami kebenaran dan pengetahuan. 
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dualisme epistemologis antara 
filsafat dan teologi guna menemukan titik temu yang disebut sebagai filsafat 
keilahian. Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif 
dengan pendekatan kepustakaan, karena berfokus pada analisis konseptual 
terhadap relasi antara filsafat dan teologi dalam perspektif epistemologi. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa filsafat dan teologi sering kali berada 
dalam ketegangan epistemologis. Fokus epistemologis menekankan 
integrasi akal dan iman sebagai dua sumber pengetahuan yang saling 
melengkapi; akal menafsirkan wahyu dan pengalaman empiris secara logis, 
sementara iman menyediakan kepastian dan arah moral terhadap 
kebenaran ilahi. Filsafat keilahian muncul sebagai titik persenyawaan yang 
menjembatani dimensi rasional dan transendental, relevan untuk 
pendidikan teologi yang kritis dan reflektif. Di sisi lain, filsafat dan teologi 
saling memperkuat dalam pembentukan nilai-nilai kekristenan, filsafat 
memberikan dasar rasional bagi iman, sedangkan teologi menyediakan 
orientasi spiritual yang memandu tindakan moral dan eksistensial. 
Pendekatan ini memungkinkan pengembangan iman yang holistik, rasional, 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:djagachris@gmail.com


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

237 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

reflektif, dan transformatif, sekaligus memfasilitasi dialog akademik antara 
tradisi filosofis dan teologis kontemporer 

 

A. Pendahuluan  
Secara etimologis, filsafat berasal dari bahasa Yunani philosophia, gabungan philein 

(“mencintai”) dan sophia (“kebijaksanaan”), sehingga merujuk pada “cinta kebijaksanaan.” 
Adapun teologi berasal dari kata Yunani theos (“Tuhan”) dan logos (“ilmu” atau “nalar”), 
yang berarti “ilmu tentang Tuhan.” Dalam pengertian konseptual, filsafat dipandang sebagai 
upaya intelektual manusia yang mengandalkan rasio untuk menelaah realitas, keberadaan, 
dan nilai secara kritis serta sistematis. Sebaliknya, teologi mendasarkan pengetahuannya 
pada wahyu dan iman, dengan tujuan memahami kebenaran ilahi serta menjelaskan relasi 
manusia dengan Tuhan. Dengan demikian, filsafat menempatkan akal sebagai instrumen 
utama pencarian kebenaran, sedangkan teologi mengakui wahyu sebagai sumber 
pengetahuan tertinggi yang melampaui jangkauan nalar manusia. 1 

Filsafat dapat dipahami sebagai usaha reflektif manusia untuk menyingkap struktur 
eksistensi dan makna realitas melalui nalar yang bebas dan kritis, di mana kebenaran tidak 
diturunkan, melainkan ditemukan melalui proses dialektis pemikiran. Filsafat menuntut 
kesadaran terhadap keterbatasan subjektivitas dan kerentanan epistemis, sekaligus 
membuka ruang untuk pertanyaan-pertanyaan mendasar mengenai hakikat diri, kosmos, 
dan relasi antara yang nyata dan yang mungkin. Sebaliknya, teologi menempatkan wahyu 
sebagai sumber epistemologis utama, di mana pengalaman religius dan tradisi ilahi menjadi 
kriteria validitas kebenaran. Perbedaan ini menimbulkan ketegangan intrinsik antara rasio 
dan iman, antara penalaran universal dan kepatuhan transenden, sehingga sejarah 
pemikiran manusia sering menjadi medan dialog yang ambivalen antara autonomi nalar dan 
otoritas ilahi.2 Pemikir seperti Thomas Aquinas dan Ibn Rushd menegaskan kemungkinan 
simbiosis antara akal dan wahyu, sementara Tertullian dan Karl Barth menekankan prioritas 
absolut wahyu, menandai kontinum yang memetakan batas dan jangkauan filsafat terhadap 
misteri ilahi. 

Dalam kerangka historis, interaksi filsafat dan teologi merefleksikan ketegangan yang 
lebih dari sekadar metodologis, hal ini menyingkap relasi kompleks antara kekuasaan 
simbolik, otoritas intelektual, dan pencarian eksistensial. Pada Abad Pertengahan, supremasi 
teologi sebagai “Ratu Ilmu Pengetahuan” menegaskan hierarki epistemik di mana akal harus 
selaras dengan wahyu, sekaligus menghadirkan paradoks bagi filsafat yang ingin 
mengekspresikan kebebasan kritisnya. Sintesis yang dilakukan Agustinus, Thomas Aquinas, 
dan Anselmus bukan sekadar harmonisasi doktrin dan rasio, melainkan upaya memahami 
eksistensi, penciptaan, dan relasi antara yang fana dan yang transenden dalam bingkai 
koherensi metafisik.  

Salah satu contoh historis paling dramatis dari dominasi ini adalah penutupan Akademi 
Plato di Athena pada 529 M oleh Kaisar Yustinianus, yang menandai berakhirnya ruang 
publik bagi tradisi filsafat bebas di wilayah yang berada di bawah pengaruh Kekristenan. 
Peristiwa ini melambangkan bagaimana institusi religius dapat mengontrol jalannya 

 
1 Ariance Lende and Mozes Lawalata, “Distingsi Kristiani: Menelusuri Peranan Filsafat Dalam Teologi,” 

Coram Mundo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 6, no. 1 (2024): 221, 
https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.302. 

2 Frederich Oscar Lambertus Lontoh, Sejarah Filsafat Dan Teologi (Sigi Sulawesi Tengah: CV. FRENKIS 
MUDA SEJAHTERA, 2025).53. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

238 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

intelektualisme dan menetapkan prioritas wahyu di atas nalar kritis. Meskipun demikian, 
ketegangan ini mendorong para filsuf-teolog seperti Agustinus, Thomas Aquinas, dan 
Anselmus untuk mencari sintesis antara akal dan wahyu, berusaha menjembatani dualisme 
epistemologis dengan menyintesis logika dan iman. Konflik historis ini penting karena 
menunjukkan bahwa ketegangan antara filsafat dan teologi bukan sekadar persoalan 
metodologis, tetapi juga politik, sosial, dan budaya, sekaligus menekankan urgensi kajian 
kontemporer untuk memahami bagaimana filsafat dan teologi dapat berdialog dalam 
membangun konsep “Filsafat Keilahian” yang mengintegrasikan kebebasan nalar dengan 
kesetiaan terhadap wahyu.3 

Dialog antara filsafat dan teologi dengan demikian, bukan hanya soal akurasi 
epistemik, tetapi juga pencarian kontinuitas makna, di mana pertanyaan mengenai 
eksistensi, kosmos, dan kebenaran menjadi medan refleksi tanpa henti, relevan hingga 
kontemporer. Manusia berteologi karena ingin memahami imannya dengan cara lebih baik, 
dan ingin mempertanggungjawabkannya. Teologi berperan penting dalam cara pandang 
manusia tentang yang ilahi dan tak terbatas. Perkembangan filsafat ilmu dan teologi dalam 
sejarah pemikiran manusia telah memainkan peran penting dalam mempengaruhi cara 
manusia memahami alam semesta, pengetahuan, dan keberadaan mereka.4 Dalam 
upayanya memahami yang Ilahi, akal menuntut koherensi dan logika, sedangkan iman 
menuntut kesetiaan dan penerimaan terhadap misteri transenden. Dominasi salah satu 
pihak, baik rasio maupun wahyu, berisiko mengaburkan pemahaman tentang hakikat Ilahi 
dan mengurangi kapasitas reflektif manusia.  

Meskipun keduanya sering dianggap berada dalam ranah yang berbeda, bahkan 
terkadang menimbulkan ketegangan konseptual, integrasi keduanya melalui filsafat 
keilahian memungkinkan terbentuknya kerangka pemikiran yang harmonis dan saling 
melengkapi. Filsafat keilahian menekankan dimensi transenden dan universal dari realitas 
spiritual, sekaligus memperkuat rasionalitas dan sistematika pemikiran teologis, sehingga 
iman dapat dipahami, dianalisis, dan dihayati secara kritis, reflektif, dan kontekstual. 
Pendekatan ini juga menyoroti pentingnya integrasi antara akal dan iman sebagai dua 
sumber pengetahuan yang saling mendukung dalam mencapai pemahaman kebenaran ilahi. 
Dalam konteks pendidikan teologi dan formasi kepemimpinan gereja, filsafat keilahian 
menjadi instrumen penting untuk membekali calon pendeta, vikaris, dan jemaat dengan 
kemampuan berpikir sistematis, menilai doktrin secara rasional, dan menghidupi iman 
secara aplikatif dalam dinamika kehidupan sosial, etis, dan spiritual.  

Penelitian ini bertujuan mengeksplorasi hubungan filsafat dan teologi, menegaskan 
relevansi filsafat keilahian, dan menyoroti implikasinya terhadap pembentukan iman yang 
utuh, rasional, dan transformatif. Pertanyaan sentral adalah: apakah filsafat dan teologi 
merupakan jalur yang bertentangan atau dapat bersenyawa dalam memahami kebenaran 
ilahi, dan bagaimana integrasi keduanya meneguhkan nilai-nilai kekristenan dalam praktik 
iman Kristen kontemporer. Pendekatan ini diharapkan memberikan pemahaman 
komprehensif tentang dualisme epistemologis serta relevansi filsafat dan teologi dalam 
refleksi intelektual dan praktik keagamaan modern. 

 

 
3 Kosmartua Situmorang, “Pertemuan Antara Teologi, Filsafat Dan Ilmu Pengetahuan,” Jurnal Teologi 

Rahmat 7, no. 1 (2021): 1–17. 
4 Adhis Mareta and Timotius Sukarna, “Pemahaman Perkembangan Filsafat Ilmu Dan Teologi Dalam 

Sejarah Pemikiran Manusia,” Jurnal Budi Pekerti Agama Kristen Dan Katolik 2, no. 2 (2024): 189. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

239 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 
B. Metode Penelitian   

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif-analitis untuk 
mengeksplorasi hubungan antara filsafat dan teologi dalam kerangka filsafat keilahian serta 
implikasinya terhadap pembentukan iman yang utuh, rasional, dan transformatif. Data 
dikumpulkan melalui studi literatur sekunder yang meliputi karya klasik dan kontemporer 
tentang filsafat keilahian, epistemologi akal dan iman (misalnya Thomas Aquinas, Ali Syariati, 
Hasan Hanafi, Baqir Sadr), filsafat modern seperti eksistensialisme dan fenomenologi, serta 
dokumen kurikulum pendidikan teologi dan formasi kepemimpinan gereja yang relevan. 
Analisis dilakukan secara tematik, dengan mengidentifikasi dan mensintesis konsep utama 
terkait integrasi filsafat-teologi, peran akal dan iman, serta implikasi pedagogis bagi calon 
pemimpin gereja dan jemaat. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi literatur dan 
penekanan pada koherensi argumentatif untuk memastikan konsistensi dan akurasi 
interpretasi.5 Hasil penelitian diharapkan menghasilkan kerangka konseptual yang 
menunjukkan bagaimana filsafat keilahian dapat berfungsi sebagai jembatan antara akal dan 
iman, wahyu dan refleksi, serta teori dan praktik kehidupan beriman, sehingga mendukung 
pengembangan pemahaman iman yang kritis, reflektif, kontekstual, dan mampu 
diaplikasikan secara nyata dalam pendidikan teologi, formasi kepemimpinan gereja, dan 
kehidupan jemaat 

 
C. Hasil Dan Pembahasan  
1. Relasi Historis Antara Filsafat Dan Teologi 

Menurut Khoe Yao Tung, istilah filsafat atau philosophy berasal dari bahasa Yunani 
yang terdiri dari dua kata, philein yang berarti mencintai dan sophia yang berarti 
kebijaksanaan. Secara etimologis, filsafat berarti “mencintai kebijaksanaan” atau 
“pencarian terhadap kearifan.” Cabang-cabang filsafat umumnya terbagi menjadi tiga 
bagian utama, yaitu metafisika (membahas hakikat realitas, termasuk aspek kosmologi, 
teologi, dan ontologi), epistemologi (mengkaji sumber dan hakikat pengetahuan, seperti 
pancaindra, wahyu, otoritas, dan intuisi), serta aksiologi (membahas nilai-nilai etika dan 
estetika). Secara bahasa, istilah filsafat juga dikenal dalam bahasa Arab sebagai falsafah dan 
dalam bahasa Inggris sebagai philosophy, keduanya berakar pada istilah Yunani philosophia 
yang berarti “cinta akan kebijaksanaan” atau “sahabat pengetahuan.” Dalam konteks 
kekristenan, sumber kebijaksanaan sejati dipahami berasal dari Allah sendiri.6 Alkitab 
menegaskan bahwa “Tuhanlah yang memberikan hikmat, dari mulut-Nya datang 
pengetahuan dan kepandaian” (Amsal 2:6). Karena itu, filsafat Kristen bukan hanya 
menuntun manusia untuk mencintai kebijaksanaan, tetapi juga mencintai Sang Pemberi 
Kebijaksanaan itu sendiri, yakni Allah. Sebagaimana dikatakan dalam Kolose 2:3, “Dalam 
Kristus tersembunyi segala rahasia hikmat dan pengetahuan.” 

Filsafat dan teologi sering dipandang sebagai dua disiplin ilmu yang memiliki 
keterkaitan erat, meskipun berbeda dalam pendekatan terhadap kebenaran dan 
pengetahuan. Filsafat berfokus pada pertanyaan-pertanyaan mendasar tentang eksistensi, 
pengetahuan, dan nilai moral, sedangkan teologi berurusan dengan pemahaman tentang 

 
5 Christanto Sema Rappan Paledung, “Menghasrati Sang Akhir, Mempersembahkan Diri Pada Dunia,” 

Diskursus - Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 17, no. 2 (2018): 222. 
6 Daniel K. Listijabudi, “Manusia Di Tengah Dinamika Zaman 1 (Sebuah Perspektif Teologi Kontekstual 

Kristen),” Loko Kada 02, no. 02 (2022): 86. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

240 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

Tuhan dan ajaran keagamaan. Kedua disiplin ini senantiasa berinteraksi dalam konteks 
pencarian makna iman dan pemahaman spiritual manusia. Kajian mengenai hubungan 
antara filsafat dan teologi menuntut pemahaman mendalam tentang bagaimana keduanya 
saling memengaruhi, berkolaborasi, sekaligus berkonflik sepanjang sejarah pemikiran 
manusia.7 

Akar hubungan antara filsafat dan teologi dapat ditelusuri sejak masa Yunani Kuno, 
ketika filsafat berperan sebagai fondasi bagi berbagai tradisi religius. Pemikiran para filsuf 
seperti Plato dan Aristoteles memberikan kontribusi penting dalam membentuk kerangka 
konseptual teologi di sejumlah agama. Dalam tradisi Kekristenan, pengaruh Platonisme 
tampak melalui gagasan mengenai dunia ide dan bentuk-bentuk ideal, sedangkan 
Aristoteles memberi pengaruh signifikan melalui sistem logika dan analisis etikanya yang 
kemudian diadaptasi untuk merumuskan dan memperjelas ajaran iman. 

Pada periode awal Kekristenan, pemikir seperti Agustinus dari Hippo berupaya 
mensintesiskan filsafat Yunani dengan teologi Kristen. Agustinus memanfaatkan konsep-
konsep Platonik untuk menjelaskan relasi antara Tuhan dan dunia ciptaan serta 
menegaskan peranan akal budi dalam memahami wahyu ilahi. Beberapa abad kemudian, 
Thomas Aquinas menyempurnakan sintesis tersebut melalui pemanfaatan filsafat 
Aristotelian dalam tradisi Skolastisisme. Melalui pendekatan rasional, Aquinas berusaha 
memperkuat ajaran iman dengan argumentasi logis, antara lain dalam pembuktian 
keberadaan Tuhan dan dalam penjelasan mengenai relasi antara iman dan akal.8 

Memasuki era modern, hubungan antara filsafat dan teologi mengalami transformasi 
yang signifikan. Revolusi ilmiah dan berkembangnya rasionalitas kritis menantang otoritas 
teologi tradisional serta mengajukan pertanyaan baru mengenai dasar pembenaran iman. 
Filsuf seperti Immanuel Kant mengkritik teologi rasional melalui penegasannya atas batas-
batas kemampuan akal dalam memahami realitas transenden, sementara Friedrich 
Nietzsche menolak landasan teologis moralitas dan menggugat keberadaan Tuhan. 
Meskipun demikian, munculnya aliran pemikiran kontemporer seperti eksistensialisme dan 
postmodernisme membuka kembali ruang dialog antara filsafat dan teologi, 
memungkinkan keduanya menafsirkan ulang makna iman, eksistensi, dan kebenaran dalam 
konteks modernitas. 

Dalam lanskap pemikiran modern, Immanuel Kant memberikan kontribusi mendasar 
terhadap hubungan antara filsafat dan teologi melalui Revolusi Kopernikan dalam 
epistemologi sebagaimana diuraikan dalam Critique of Pure Reason. Kant membalik 
paradigma tradisional mengenai relasi subjek dan objek: pengetahuan tidak lagi dipandang 
sebagai penyesuaian subjek terhadap objek, melainkan objek pengetahuanlah yang harus 
sesuai dengan struktur kognitif subjek. Dengan demikian, pengetahuan dipahami sebagai 
konstruksi aktif yang dimediasi oleh kategori apriori pikiran seperti ruang, waktu, dan 
kausalitas yang membatasi pengalaman manusia pada ranah fenomenal. Sementara itu, 
realitas pada dirinya sendiri (noumenon) tetap berada di luar jangkauan akal murni. 
Implikasi teologis dari gagasan ini adalah bahwa akal manusia tidak mampu memahami 
hakikat Tuhan secara langsung melalui rasio murni, akibatnya, iman berfungsi sebagai dasar 

 
7 Sumiati Songlo, Apriani Ratte, and Immanuel Rombe Langi’, “Kritik Dan Reinterpretasi Terhadap 

Ajaran Tradisional Dalam Teologi Feminis Kristen,” Capitalis: Journal of Social Sciences 1, no. 1 (2023): 58. 
8 Andri Togatorop, Juan Ananta Tan Sekolah Tinggi Teologi Abdi Sabda, and Indonesia Sekolah Tinggi 

Teologi Widya Agape, “Dialektika Antara Filsafat Dan Teologi: Sebuah Refleksi Dari Perspektif Teologi Injili,” 
Journal of Community Service 1, no. 1 (2024): 20. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

241 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

pengetahuan mengenai realitas ilahi. Kant menempatkan dirinya sebagai penengah antara 
empirisme dan rasionalisme dengan menolak ekstrem keduanya dan menegaskan peranan 
aktif subjek dalam proses pembentukan pengetahuan.9 

Di ranah etika, pemikiran Kant juga menampilkan relevansi teologis melalui konsep 
Imperatif Kategoris. Prinsip moral ini menekankan tindakan berdasarkan kewajiban 
universal dan penghormatan terhadap martabat manusia sebagai tujuan pada dirinya 
sendiri, bukan sekadar sarana. Dengan demikian, etika Kant menggabungkan rasionalitas 
moral dengan prinsip-prinsip yang selaras dengan pandangan teologi Kristen mengenai 
martabat, kebebasan, dan otonomi manusia. 

Pengaruh Kant meluas ke berbagai aliran filsafat berikutnya, termasuk idealisme 
Jerman, fenomenologi, eksistensialisme, dan Marxisme. Fichte menekankan penegasan diri 
subjek, Hegel memadukan kebebasan dengan dinamika sejarah dan komunitas etis, Marx 
menafsirkan otonomi melalui kerangka materialisme historis, sementara Husserl 
menggarisbawahi kemunculan fenomena dalam kesadaran. Seluruh perkembangan 
tersebut menunjukkan jejak Revolusi Kopernikan Kant mengenai pengalaman dan otonomi 
manusia. Hingga masa kini, pemikirannya tetap relevan dalam etika, epistemologi, dan 
wacana mengenai hak asasi manusia, sekaligus menyediakan kerangka dialog kritis antara 
filsafat dan teologi terkait kondisi manusia, kebebasan, dan tanggung jawab moral. 

Pemikiran Friedrich Nietzsche menampilkan hubungan antara filsafat dan teologi 
secara lebih kritis dan radikal. Bagi Nietzsche, aktivitas filosofis menuntut keberanian untuk 
mempertanyakan seluruh keyakinan yang dianggap mapan, baik yang bersumber dari 
agama maupun konstruksi sosial-budaya, dengan tujuan menguji konsistensi rasional dan 
validitasnya. Nietzsche yang dipengaruhi oleh Schopenhauer mengembangkan konsep 
kehendak untuk berkuasa (Wille zur Macht) sebagai prinsip fundamental yang menjelaskan 
dinamika pengetahuan, moralitas, dan penciptaan nilai-nilai baru. Ia mengkritik dominasi 
rasionalisme yang, menurutnya, dapat menghasilkan alienasi dan krisis nilai dalam 
masyarakat Barat. 

Ungkapan terkenalnya, “Tuhan sudah mati,” merupakan diagnosis terhadap 
runtuhnya otoritas moral dan metafisik tradisional, yang berimplikasi pada munculnya 
nihilisme berupa hilangnya dasar objektif bagi nilai dan kebenaran. Namun Nietzsche tidak 
berhenti pada nihilisme pasif; ia mendorong manusia untuk mengatasi nihilisme tersebut 
melalui afirmasi kehidupan (Lebensbejahung), penciptaan nilai-nilai baru, dan penguatan 
kehendak untuk berkuasa. Konsep ini, yang menjadi inti pemikirannya, menegaskan bahwa 
kategori “baik” dan “buruk” merupakan konstruksi manusia yang lahir dari tindakan dan 
kehendak individual. Perjalanan intelektual Nietzsche melalui tahap historisisme, 
relativisme, nihilisme, hingga filsafat Dionysian menunjukkan upayanya untuk melampaui 
moralitas dan rasionalitas yang bersifat arbitrer. Dengan demikian, Nietzsche tidak hanya 
mengkritik modernitas, rasionalisme, dan fundamentalisme teologis, tetapi juga 
menawarkan paradigma alternatif yang menegaskan kebebasan kreatif manusia 
sebagaimana diwujudkan dalam figur Übermensch. Pemikirannya sekaligus menantang 
tradisi teologis untuk meninjau kembali dasar moral, konsep iman, dan makna kehidupan. 

 
 

 
9 Albungkari Albungkari, “Allah Transenden Yang Ditangguhkan: Kristus Pengharapan Eskatologis 

Dalam Jürgen Moltmann Dan Slavoj Žižek,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi Kontekstual Dan Filsafat 
Keilahian 7, no. 1 (2022): 105. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

242 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 
2. Pandangan Filsafat Terhadap Teologi 

Pertentangan antara filsafat dan teologi berakar pada perbedaan mendasar mengenai 
sumber serta metode dalam memperoleh kebenaran. Teologi menjadikan wahyu ilahi dan 
kitab suci sebagai dasar pengetahuan yang bersifat normatif dan absolut, sedangkan filsafat 
mengandalkan akal budi, logika, dan penalaran kritis untuk memahami realitas. Perbedaan 
epistemologis ini sering kali memunculkan ketegangan, karena teologi menekankan iman 
sebagai fondasi kebenaran, sementara filsafat menuntut kebebasan berpikir dan verifikasi 
rasional. Kendati demikian, sepanjang sejarah pemikiran, berbagai filsuf dan teolog 
berupaya menunjukkan bahwa akal dan iman tidak bersifat antagonistik, melainkan dapat 
saling melengkapi dalam memahami kebenaran secara lebih komprehensif. 

Pemikir klasik seperti Averroes memandang filsafat dan teologi sebagai dua jalan 
berbeda namun sejajar dalam pencarian kebenaran. Ia menilai filsafat Aristotelian sebagai 
puncak rasionalitas manusia, sementara teologi mempertahankan otoritas wahyu. Dengan 
demikian, meskipun keduanya dapat menghasilkan kesimpulan yang berbeda, masing-
masing tetap memiliki nilai, integritas, dan otonomi metodologis. Di sisi lain, muncul pula 
kritik yang menilai bahwa dominasi rasionalitas dalam filsafat berpotensi mereduksi 
peranan iman, sehingga mengabaikan dimensi transenden dari kebenaran ilahi. Respons 
ekstrem terhadap ketegangan ini hadir dalam bentuk ateisme, yang menolak keberadaan 
Tuhan atas dasar argumen rasional dan empiris, serta skeptisisme teologis, yang 
menegaskan keterbatasan akal manusia dalam memahami hakikat Tuhan yang transenden. 
Kedua posisi tersebut menegaskan bahwa relasi filsafat dan teologi selalu diwarnai 
ketegangan konseptual sejak era klasik hingga modern. 

Meskipun demikian, perkembangan pemikiran modern memperlihatkan pendekatan 
yang lebih konstruktif dan dialogis. Filsafat tidak lagi diposisikan semata-mata sebagai 
oposisi teologi, melainkan sebagai mitra kritis yang membantu menelaah, mengevaluasi, 
dan memperkaya doktrin teologis. Melalui kerangka rasional, filsafat menawarkan 
perangkat analitis untuk memahami permasalahan kompleks seperti paradoks kejahatan, 
penderitaan manusia, serta makna eksistensi. Interaksi ini memungkinkan teologi 
menyesuaikan diri dengan perkembangan ilmu pengetahuan, rasionalisme, dan dinamika 
pemikiran kritis, sehingga tetap relevan dengan konteks kontemporer. Selain itu, filsafat 
mendorong teologi untuk bersikap lebih terbuka, dialogis, dan responsif terhadap 
perubahan budaya, sosial, dan teknologi di era globalisasi. 

Tekanan modernitas yang ditandai oleh pluralitas budaya dan keragaman perspektif 
menuntut teologi untuk menafsirkan kembali makna iman agar lebih kontekstual dan 
komunikatif. Dalam konteks tersebut, hubungan antara filsafat dan teologi tidak lagi bersifat 
hierarkis sebagaimana dalam tradisi ancilla theologiae yang menempatkan filsafat sebagai 
pelayan teologi melainkan berkembang menjadi relasi yang setara dan saling melengkapi. 
Walaupun filsafat memiliki keterbatasan dalam menjelaskan hakikat Allah secara 
menyeluruh, kontribusinya tetap signifikan, terutama dalam teologi kontemporer yang 
mengembangkan pendekatan historis-kritis dalam menafsirkan teks suci, menjaga relevansi 
ajaran iman, serta merespons dinamika masyarakat modern secara reflektif.10 

Dalam sejarah interaksi keduanya, pengalaman Paulus di Atena sebagaimana dicatat 
dalam Kisah Para Rasul menjadi ilustrasi konkret perjumpaan antara iman Kristiani dan 

 
10 Natalia Boyes Agustina Mase, “TEOLOGI PENDERITAAN KONSTRUKTIF DALAM KONTEKS SOSIAL 

RELIGIUS DAN MASYARAKAT POSTMODREN,” Jurnal Teologi RAI 2, no. 1 (2025): 75. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

243 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

rasionalitas filsafat Yunani. Pertemuan tersebut semula memperlihatkan ketegangan, 
teologi Yerusalem menekankan wahyu ilahi, personalitas Allah,11 dan kebangkitan badan 
sebagai inti iman, sedangkan filsafat Atena khususnya aliran Epikurean dan Stoa bertumpu 
pada rasio, prinsip-prinsip alamiah, serta pemahaman substansial atas realitas, sehingga 
doktrin kebangkitan dianggap tidak masuk akal. Namun pendekatan kontekstual Paulus, 
yang memulai dialog dari nilai-nilai religius masyarakat Atena, menunjukkan bahwa 
pewartaan iman perlu memperhatikan horizon budaya dan rasionalitas pendengar. 

Sejarah refleksi patristik juga mengonfirmasi dinamika relasional ini. Meskipun 
Tertullian menolak filsafat sebagai sesuatu yang sia-sia (credo quia absurdum), para Bapa 
Gereja seperti Ambrosius, Agustinus, Origenes, dan Pseudo-Dionisius Areopagita 
menunjukkan bahwa filsafat Yunani dapat dikristianisasi untuk memperdalam pemahaman 
iman. Melalui konsep-konsep seperti monoteisme, creatio ex nihilo, inkarnasi, dan 
kebangkitan badan, filsafat diperkaya oleh konten teologis, sementara teologi memperoleh 
bahasa reflektif yang lebih sistematis melalui filsafat. Dengan demikian, relasi antara filsafat 
dan teologi tidak sekadar mencerminkan konflik antara iman dan rasio, tetapi juga 
memperlihatkan proses transformasi dialektis di mana filsafat berfungsi sebagai medium 
kritis bagi iman, dan teologi mengontekstualisasikan wahyu dalam kerangka rasional-
budaya.12 

Melalui proses historis tersebut, keduanya dapat membentuk suatu “filsafat keilahian” 
yang bersifat integratif, yaitu kerangka pemikiran yang memadukan rasionalitas dan iman 
untuk memahami hakikat Tuhan, eksistensi manusia, dan makna kehidupan secara lebih 
mendalam dan menyeluruh. 

 
3. Pandangan Teologi Terhadap Filsafat 

Pemikiran Thomas Aquinas membuka jalan bagi pemahaman yang lebih menyeluruh 
tentang relasi antara akal dan iman. Ia tidak memandang filsafat dan teologi sebagai dua hal 
yang saling bertentangan, melainkan sebagai dua disiplin yang saling memperkaya dalam 
memahami kebenaran ilahi dan realitas ciptaan. Bagi Aquinas, filsafat berfungsi 
memperjelas dan menata prinsip-prinsip teologis agar lebih sistematis dan rasional, tetapi 
tetap tunduk pada otoritas wahyu. Sementara itu, teologi sebagai ilmu yang bersumber dari 
wahyu berfokus pada pengenalan Tuhan sebagai penyebab utama dari segala sesuatu. 
Pandangan ini menjadikan filsafat sebagai ancilla theologiae  “hamba bagi teologi” yang 
berarti rasio melayani iman tanpa kehilangan otonomi berpikirnya. Pemikiran Aquinas 
kemudian menjadi fondasi penting bagi tradisi intelektual Gereja Barat dan terus 
memengaruhi pemikiran teologis hingga masa kini. Ia wafat pada tahun 1274 dalam 
perjalanan menuju Konsili Lyon, dan pada tahun 1323 dikanonisasikan sebagai santo oleh 
Gereja Katolik.13 

Setelah masa skolastik berakhir, pandangan teologi terhadap filsafat berkembang 
mengikuti dinamika zaman modern yang ditandai oleh kemajuan ilmu pengetahuan dan 

 
11 Saut Sihombing, “PEMAHAMAN TRITUNGGAL DALAM SEJARAH PENYATAAN ALLAH : ANALISIS 

PERICHORESIS DALAM PEMIKIRAN D. GLENN BUTNER JR,” Jurnal Teologi RAI 1, no. 1 (2024): 148. 
12 Stenly R. Paparang, “FILSAFAT INTEGRITAS: KONFIGURASI, SPEKTRUM, DAN DIMENSINYA DALAM 

PELAYANAN HAMBA TUHAN,” Jurnal Teologi RAI 1, no. 1 (2024): 91, 
https://doi.org/10.4324/9780415249126. 

13 Andreas Ferdian Ginting and Mathias Jebaru Adon, “Harmoni Filsafat Dan Teologi Dalam Pemikiran 
Thomas Aquinas: Kontribusi Terhadap Pemahaman Kebenaran Ilahi,” Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik 
Pastoral 8, no. 2 (2024): 72, https://doi.org/10.61831/gvjkp.v8i2.238. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

244 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

rasionalitas kritis. Dalam konteks ini, muncul dua arus besar dalam teologi modern. Pertama, 
pendekatan harmonis, yang memandang filsafat sebagai mitra dialog bagi teologi dalam 
memperdalam pemahaman iman. Filsafat dipandang mampu memperkaya teologi dengan 
memberikan dasar epistemologis yang kuat dan membantu menjelaskan kebenaran iman 
secara logis serta reflektif. Kedua, pendekatan konflik, yang melihat filsafat modern sebagai 
tantangan terhadap otoritas teologi. Sejak masa Pencerahan, filsafat sering menempatkan 
akal sebagai sumber utama kebenaran, yang kadang menyingkirkan peran wahyu. Tokoh-
tokoh seperti Karl Marx bahkan menilai agama hanya sebagai sarana ideologis yang 
mempertahankan ketimpangan sosial. 

Namun demikian, pemikiran kontemporer menunjukkan upaya sintesis yang 
menempatkan filsafat dan teologi sebagai dua jalur pencarian kebenaran yang berbeda 
tetapi saling melengkapi. Filsafat berperan menalar dan menguji kebenaran secara kritis, 
sedangkan teologi menuntun manusia kepada sumber kebenaran tertinggi, yakni Allah 
sendiri.14 Artinya, menjaga keseimbangan antara iman dan akal merupakan hal yang esensial 
agar dialog antara filsafat dan teologi tetap produktif dan tidak saling meniadakan. Dengan 
demikian, perjalanan historis dan konseptual antara filsafat dan teologi menunjukkan bahwa 
keduanya tidak dapat sepenuhnya dipisahkan.  

Dalam tradisi Patristik dan khususnya melalui pemikiran Thomas Aquinas, filsafat 
diposisikan sebagai ancilla theologiae, yaitu “pelayan” yang berfungsi membantu teologi 
merumuskan kebenaran iman secara rasional. Dalam kerangka skolastik Aquinas, teologi 
tetap menjadi disiplin tertinggi karena bersumber dari wahyu ilahi, sedangkan filsafat 
menyediakan perangkat logika, kategori metafisika, dan analisis rasional untuk menjelaskan 
doktrin-doktrin teologis. Pemikiran Aristotelian yang diolah Aquinas menjadi bukti kuat 
bahwa filsafat dapat memperkaya teologi tanpa menggantikan otoritasnya. 

Namun, perkembangan filsafat modern membawa perubahan besar terhadap pola 
relasi tersebut. Masa Pencerahan, melalui tokoh seperti Descartes, Kant, dan para pemikir 
rasionalis, menekankan otonomi akal manusia dan memisahkan kajian metafisika dari 
wilayah iman. Pada titik ini, filsafat tidak lagi dilihat semata sebagai pelayan teologi, tetapi 
sebagai disiplin yang berdiri sendiri dengan perangkat epistemologis yang mandiri. Kritik 
terhadap agama yang muncul di era modern menantang struktur hierarkis lama yang 
menempatkan filsafat di bawah teologi.  

Meskipun demikian, perkembangan pemikiran kontemporer justru membuka ruang 
baru bagi relasi yang lebih dialogis. Filsuf dan teolog modern seperti Alvin Plantinga, William 
Lane Craig, dan Alasdair MacIntyre menunjukkan bahwa filsafat tetap sangat relevan bagi 
teologi, bukan sebagai alat bawahannya, tetapi sebagai mitra sejajar yang memungkinkan 
eksplorasi rasional terhadap isu iman, etika, eksistensi, dan problem kejahatan. Teologi juga 
belajar dari filsafat, terutama dalam bidang hermeneutika, fenomenologi, dan etika terapan, 
ketika merespons perubahan sosial, ilmu pengetahuan, dan tantangan moral zaman 
modern. 

Dengan demikian, relasi antara filsafat dan teologi telah bergerak dari model 
subordinatif sebagaimana tampak dalam konsep ancilla theologiae menuju hubungan 
interdisipliner yang lebih setara dan harmonis. Keduanya kini saling melengkapi: filsafat 
memberikan kerangka analitis dan logis yang memperdalam pemahaman teologi, 
sedangkan teologi memberikan arah dan landasan normatif bagi filsafat, khususnya dalam 

 
14 Mateus Mali, “Perempuan Dalam Injil Dan Dalam Teologi Moral,” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal Teologi 

Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 6, no. 1 (2021): 31–32. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

245 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

konteks iman Kristen. Transformasi ini menunjukkan bahwa baik filsafat maupun teologi 
memiliki potensi masing-masing dalam mengungkapkan kebenaran Allah, dan keduanya 
dapat bekerja bersama sebagai mitra dialog dalam memahami realitas dan iman secara 
utuh.15 
 
4. Filsafat Keilahian Sebagai Titik Persenyawaan 

Dalam konteks masyarakat awam, sering muncul anggapan bahwa mempelajari 
filsafat identik dengan sikap anti-Tuhan. Mispersepsi ini juga ditemukan dalam kalangan 
Kristen, terutama di antara mereka yang menafsirkan Kolose 2:8 “Hati-hatilah, supaya 
jangan ada yang menawan kamu dengan filsafatnya yang kosong dan palsu” (TB-LAI) sebagai 
larangan terhadap seluruh bentuk filsafat. Penafsiran tersebut tidak tepat, sebab agama 
pada hakikatnya lahir dari proses refleksi mendalam yang juga melibatkan aktivitas berpikir 
filosofis. Selain itu, filsafat merupakan disiplin yang sangat beragam; tidak semua aliran di 
dalamnya bersifat ateistik atau anti-agama.16 Salah satu cabang filsafat yang secara khusus 
mengkaji relasi antara akal dan realitas transenden adalah filsafat keilahian, yang menelaah 
hakikat Yang Ilahi melalui analisis rasional, bukan sekadar pengalaman subjektif. 

Filsafat keilahian menekankan dimensi transenden yang melampaui batasan konsep 
ketuhanan tradisional. Istilah “keilahian” digunakan karena memiliki cakupan yang lebih luas 
dibanding “ketuhanan”, yang sering diasosiasikan dengan figur ilahi tertentu dalam tradisi 
agama. Keilahian merujuk pada aspek universal dari realitas transenden, sehingga 
memungkinkan dialog antara berbagai tradisi keagamaan dan perspektif filosofis. Melalui 
istilah ini, kajian mengenai Yang Ilahi tidak dibatasi oleh dogma tertentu, tetapi didekati 
melalui refleksi kritis, pengalaman spiritual, dan analisis rasional. Dengan demikian, filsafat 
keilahian menyediakan ruang konseptual yang inklusif, fleksibel, serta relevan untuk 
menjembatani perbedaan antara tradisi religius maupun antara iman dan filsafat rasional.  

Kekuatan utama filsafat keilahian terletak pada pendekatannya yang kritis, sistematis, 
dan analitis. Cabang kajian ini menekankan penggunaan penalaran logis dan argumentasi 
rasional untuk memahami Tuhan atau realitas transenden. Dalam konteks pendidikan 
teologi di Universitas Kristen Duta Wacana (UKDW), filsafat keilahian menjadi bagian penting 
dari mata kuliah filsafat teologi. Pembelajaran ini membedakan filsafat teologi dari filsafat 
ketuhanan, meskipun secara substansial keduanya memiliki irisan konsep yang signifikan. 
Melalui pendekatan ini, mahasiswa dilatih untuk memahami teologi sebagai disiplin yang 
rasional, metodologis, dan dapat dijelaskan melalui akal budi. Dengan demikian, filsafat dan 
teologi dipahami sebagai dua ranah yang berbeda namun saling melengkapi dalam 
membentuk refleksi iman yang kritis dan reflektif. 

Filsafat keilahian memiliki dua peran fundamental. Pertama, sebagai ruang dialog 
antara iman dan rasio. Pendekatan ini menyeimbangkan keyakinan religius dengan analisis 
kritis, sehingga mencegah munculnya dogmatisme maupun rasionalisme ekstrem yang 
mengabaikan dimensi spiritual. Dalam praktik pendidikan, pendekatan ini juga tampak 
dalam cara materi ajar membahas isu-isu sensitif seperti ateisme dan fundamentalisme 
secara netral, sistematis, dan analitis, sehingga peserta didik diajak menghadapi pandangan 
berbeda melalui proses dekonstruksi dan rekonstruksi intelektual, bukan melalui 
eksklusivisme atau penegasan kekuasaan. 

 
15 Victor Baitanu, “TRANSFORMASI: KAJIAN HISTORIS-TEOLOGIS TENTANG PENGARUH AJARAN 

KRISTUS BAGI PERADABAN DUNIA,” Jurnal Teologi RAI 1, no. 1 (2024): 56. 
16 Hartono Budi, “Inspirasi, Abstraksi Dan Historisasi Doktrin Trinitas,” Diskursus 10, no. 2 (2011): 226. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

246 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

Kedua, filsafat keilahian memiliki nilai pedagogis signifikan. Kajian ini membantu 
mahasiswa mengembangkan kapasitas berpikir kritis, refleksi moral, dan kesadaran 
terhadap pluralitas. Melalui metode pembelajaran interaktif diskusi, debat, dan refleksi 
mendalam mahasiswa diajak untuk menimbang berbagai perspektif spiritual dan filosofis, 
menilai nilai-nilai kehidupan, dan membangun sikap toleran. Dengan demikian, pendidikan 
melalui filsafat keilahian tidak sekadar mentransmisikan pengetahuan, tetapi juga 
membentuk karakter, sensitivitas etis, dan pemahaman eksistensial.  

Secara konseptual, filsafat keilahian memahami Yang Ilahi sebagai kedalaman tak 
berhingga yang hadir dalam setiap aspek eksistensi manusia dan hanya dapat dikenali 
melalui refleksi akal budi atas pengalaman iman. Dalam kerangka ini, teologi tidak sekadar 
dipahami sebagai doktrin atau kumpulan ajaran, melainkan sebagai proses refleksi filosofis 
yang dinamis. Filsafat menyediakan perangkat metodologis, sementara teologi memberikan 
horizon nilai dan arah spiritual. Relasi dialektis ini memungkinkan keduanya bekerja bersama 
dalam menjelaskan makna keberadaan manusia dan relasinya dengan Tuhan. Filsafat 
keilahian dengan demikian mengajak manusia untuk tidak hanya beriman secara pasif, tetapi 
menghidupi imannya melalui refleksi kritis dan kontekstual.17 

Selain itu, filsafat keilahian menawarkan kontribusi epistemologis yang penting dalam 
pendidikan modern. Ia menjadi sarana untuk membangun kerangka pemahaman yang 
menggabungkan dimensi rasional, spiritual, dan etis. Teologi, dalam kerangka ini, dipahami 
sebagai disiplin akademik yang menafsirkan nilai-nilai luhur dari tradisi klasik dan budaya 
manusia, bukan sekadar sebagai studi doktrin keagamaan. Dengan mengaitkan refleksi iman 
dengan realitas sosial, etika, dan kemanusiaan, filsafat keilahian menjadi jembatan 
epistemologis yang menyatukan filsafat, teologi, dan pengalaman manusia modern secara 
dinamis dan humanistik. 

Secara keseluruhan, filsafat keilahian menempati posisi strategis dalam kajian 
akademik dan pedagogi. Istilah ini memperluas cakrawala refleksi tentang Yang Ilahi, 
menyediakan ruang dialog antara iman dan rasio, dan membekali peserta didik dengan 
kemampuan berpikir kritis, kepekaan moral, serta kesadaran terhadap pluralitas. Melalui 
pendekatan integratif tersebut, filsafat keilahian membantu individu menghadapi 
kompleksitas spiritual dan intelektual kehidupan modern, memperkuat iman melalui akal 
budi, serta mengembangkan teologi yang lebih reflektif, kontekstual, dan relevan dengan 
pengalaman manusia 

 
5. Implikasi Epistemologis: Akal Dan Iman Sebagai Dua Sumber Pengetahuan 

Epistemologi, sebagai cabang filsafat yang menelaah asal-usul, metode, dan validitas 
pengetahuan, memiliki peran fundamental dalam menjelaskan bagaimana manusia 
mencapai kebenaran. Ali Syariati menegaskan bahwa pengetahuan yang benar hanya dapat 
lahir dari cara berpikir yang benar, sementara cara berpikir yang benar bergantung pada 
metode berpikir yang tepat. Pemikiran ini sejalan dengan pandangan Hasan Hanafi dan 
Muhammad Baqir al-Sadr yang menekankan bahwa epistemologi atau metodologi 
merupakan faktor penentu vitalitas suatu pemikiran. Tanpa penguasaan metode berpikir 
yang benar, pengembangan pengetahuan tidak akan mampu berlangsung secara sistematis 
maupun mendalam. Dalam konteks filsafat keilahian, pendekatan epistemologis ini menjadi 

 
17 Adrianus Sunarko, “Refleksi Teologi Modern Tentang Yesus Kristus Penyelamat,” Diskursus 10 

(2011): 243. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

247 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

penting karena cara seseorang berpikir tentang Tuhan dan realitas transenden menentukan 
sejauh mana ia dapat memahami kebenaran ilahi secara rasional dan spiritual.18 

Implikasi epistemologis dari keberadaan akal dan iman sebagai dua sumber 
pengetahuan menunjukkan bahwa keduanya memiliki fungsi yang saling melengkapi. Akal 
berperan sebagai instrumen rasional untuk menafsirkan wahyu, mengolah pengalaman 
empiris, serta menjelaskan realitas kehidupan secara logis dan ilmiah. Meski demikian, akal 
memiliki keterbatasan dalam mengakses hakikat kebenaran ilahi secara penuh. Sebaliknya, 
iman menyediakan dasar spiritual yang memberikan makna, orientasi, dan kepastian 
terhadap kebenaran ilahi yang melampaui jangkauan rasionalitas manusia. Karena itu, akal 
dan iman tidak dapat dipisahkan; akal memampukan manusia memahami wahyu secara 
kritis, sedangkan iman mengarahkan penggunaan akal agar tetap selaras dengan kebenaran 
transenden.19 Integrasi keduanya menghasilkan model epistemologi yang utuh, di mana 
pengetahuan tidak hanya bertumpu pada logika rasional, tetapi juga pada keyakinan 
spiritual yang bersumber dari wahyu. 

Pemikiran Thomas Aquinas memberikan contoh historis yang jelas mengenai integrasi 
epistemologis antara akal dan iman. Aquinas memulai argumentasinya dari prinsip bahwa 
segala pengetahuan bermula dari pengalaman inderawi (nihil in intellectu nisi prius in sensu). 
Melalui proses abstraksi, akal kemudian mengolah pengalaman tersebut menjadi 
pengetahuan tingkat tinggi yang mencakup realitas non-material dan spiritual. Dalam 
kerangka Aquinas, akal tidak pernah bertentangan dengan iman, sebab keduanya berasal 
dari sumber kebenaran yang sama, yakni Tuhan. Akal memungkinkan manusia menafsirkan 
wahyu secara sistematis, sementara iman menyediakan horizon kebenaran yang melebihi 
kemampuan empiris akal. Dengan demikian, epistemologi Aquinas menunjukkan bahwa akal 
dan iman merupakan satu kesatuan yang saling mendukung dalam membawa manusia 
kepada pengetahuan yang lebih mendalam tentang Tuhan.20 

Berdasarkan uraian tersebut, relasi antara akal dan iman dalam kerangka epistemologi 
menunjukkan adanya keterpaduan yang inheren. Akal berfungsi sebagai sarana kritis untuk 
memahami dan mengartikulasikan kebenaran ilahi, sedangkan iman memberikan fondasi 
nilai dan orientasi normatif bagi penggunaan akal. Aquinas memperlihatkan bahwa 
keduanya bergerak secara harmonis menuju satu sumber kebenaran, yaitu Allah. Akal 
memperkaya iman dengan argumentasi rasional, sementara iman menerangi akal agar tidak 
terjebak dalam relativisme atau skeptisisme epistemologis.21 Dalam konteks filsafat 
keilahian, integrasi ini mencerminkan kesatuan epistemologis antara dimensi rasional dan 
transendental. 

Dengan demikian, pencarian pengetahuan sejati tidak dapat hanya mengandalkan 
kemampuan berpikir kritis, tetapi juga memerlukan arah spiritual yang diberikan oleh iman. 
Keseimbangan antara akal dan iman menghasilkan pengetahuan yang bukan hanya valid 
secara intelektual, tetapi juga bermakna secara moral dan eksistensial. Pada akhirnya, 

 
18 Niken laras Agustina, “IMPLIKASI PEMIKIRAN EPISTEMOLOGI IBN RUSYD,” Diskursus, 2019, 8. 
19 Otniel Aurelius Nole and Yusak Budi Setyawan, “Pengaruh Alkitab Terhadap Natal Dan Implikasi 

Realitas Bisnis Di Indonesia,” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan Tradisi) 10, no. 1 (2024): 80. 
20 Muhammad Alif, “Eksistensi Tuhan Dan Problem Epistemologi Dalam Filsafat Agama,” Aqlania 12, 

no. 2 (2021): 189. 
21 Tjutjun Setiawan and Suranto Suranto, “Peran Gereja Dalam Bingkai Kebenaran Alkitab Terhadap 

Perkawinan Beda Agama,” CHARISTHEO: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 2, no. 2 (2023): 34. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

248 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

integrasi epistemologis ini menuntun manusia kepada pengenalan yang lebih kaya dan 
mendalam tentang kebenaran serta kehendak Tuhan. 

 
 

6. Urgensi Filsafat Dan Teologi Terhadap Nilai-Nilai Kekristenan 
Filsafat dan teologi memiliki peran strategis dalam pembentukan dan pengembangan 

nilai-nilai kekristenan. Filsafat berfungsi sebagai perangkat intelektual yang menolong umat 
beriman memahami, menguji, dan mempertanggungjawabkan imannya secara rasional 
serta kritis; sementara teologi bertugas merefleksikan dan mengartikulasikan ajaran tentang 
Allah, diri-Nya, dan hubungan-Nya dengan manusia serta alam semesta. Sejalan dengan itu, 
John Stott menegaskan bahwa iman Kristen “bukan iman yang anti-intelektual,” sehingga 
kapasitas rasional manusia harus digunakan untuk memahami dan menghidupi Injil secara 
bertanggung jawab. Keduanya, filsafat dan teologi, saling melengkapi sebagai instrumen 
pendalaman iman yang memperbarui cara berpikir serta membimbing umat untuk 
menerjemahkan kebenaran Injil secara kontekstual dalam kehidupan nyata.22 

Dalam tradisi Kristen, teologi tidak pernah sepenuhnya bebas dari dinamika penafsiran 
yang kompleks. Wolfhart Pannenberg menyatakan bahwa teologi merupakan “ilmu tentang 
Allah yang selalu terbuka terhadap revisi dalam dialog dengan ilmu pengetahuan dan 
filsafat.” Berbagai persoalan teologis yang muncul di tengah perkembangan zaman 
menunjukkan bahwa teologi memerlukan pendekatan yang tidak hanya bertumpu pada 
doktrin, tetapi juga pada sikap reflektif yang mengandalkan nalar kritis. Bila persoalan 
tersebut diabaikan, kebingungan hermeneutik dapat muncul dan melemahkan pemahaman 
gereja tentang kebenaran iman. Karena itu, filsafat memainkan peran sentral sebagai sarana 
untuk menata, menimbang, dan memperdalam pemahaman teologis sehingga tetap relevan 
dengan konteks sosial, budaya, dan intelektual kontemporer.23 

Pendekatan filosofis memberikan kontribusi signifikan dalam menjawab tantangan 
yang muncul dalam teologi Kristen, terutama ketika berhadapan dengan skeptisisme, 
relativisme moral, maupun kecenderungan penafsiran liberal. Sejalan dengan Alvin 
Plantinga, yang menegaskan bahwa iman Kristen memiliki “warrant” atau dasar epistemik 
yang rasional, filsafat menyediakan kerangka konseptual untuk menjelaskan dan membela 
keyakinan iman secara koheren. Kajian tentang filsafat manusia, kehendak bebas, 
determinisme, dan moralitas membantu teologi merumuskan pemahaman yang lebih tajam 
mengenai hakikat manusia, dosa, kebebasan, dan anugerah Allah.24 Dengan demikian, 
filsafat tidak hanya berfungsi sebagai alat analisis rasional, tetapi juga sebagai jembatan 
epistemologis yang menghubungkan iman dan akal, wahyu dan refleksi, serta keyakinan dan 
tanggung jawab moral manusia di hadapan Tuhan.25 

Selain itu, filsafat modern seperti eksistensialisme dan fenomenologi memperkaya 
refleksi teologi Kristen dengan memberi perhatian pada pengalaman eksistensial manusia. 

 
22 Riawan Riawan and Mozes Lawalata, “Filsafat Dan Iman: Memahami Kebenaran Mutlak Dalam 

Teologi Kristen,” Jurnal Silih Asah 1, no. 2 (2024): 23–24. 
23 Martin Harun, “Solidaritas Sebagai Norma Dasar Dalam Etika Paulus,” Diskursus - Jurnal Filsafat Dan 

Teologi Stf Driyarkara 11, no. 1 (1970): 98. 
24 Rut Desinta Simatupang and Refamati Gulo, “MAKNA FRASA " TAKUT AKAN TUHAN " DALAM 

KEKRISTENAN MODERN : PERSPEKTIF DAN IMPLEMENTASI BERDASARKAN AMSAL 1 : 7,” Jurnall Agama 
Agama 1, no. 2 (2024): 235. 

25 Rendi Risky Laowo and Mozes Lawalata, “Urgensi Asumsi Filosofis Dalam Menemukan Solusi Atas 
Problematika Theologi Kristen,” Jurnal Silih Asuh : Teologi Dan Misi 1, no. 2 (2024): 39. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

249 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

Søren Kierkegaard, tokoh utama eksistensialisme Kristen, menyatakan bahwa iman adalah 
“lompatan eksistensial” yang hanya dapat dipahami dalam konteks relasi personal manusia 
dengan Allah. Sementara itu, Paul Tillich memanfaatkan metode fenomenologis untuk 
menunjukkan bahwa pengalaman pencarian makna adalah bagian dari dinamika spiritual 
yang menghubungkan manusia dengan “ground of being” dasar keberadaan yang ilahi. 
Melalui kedua perspektif ini, iman tidak dipahami sekadar sebagai sistem kepercayaan, 
tetapi sebagai pengalaman hidup yang mencakup seluruh dimensi eksistensi manusia.  

Penerapan filsafat dalam teologi Kristen menjadi sangat urgen, bukan hanya untuk 
mempertahankan rasionalitas iman, tetapi juga untuk memperdalam pengalaman spiritual 
yang kritis, kontekstual, dan relevan terhadap perkembangan zaman. Kontribusi ini sejalan 
dengan pandangan Karl Rahner yang menyatakan bahwa teologi masa kini harus menjadi 
“teologi transendental,” yakni teologi yang bertumpu pada kesadaran manusia dan refleksi 
filosofis mengenai pengalaman akan yang transenden. 

Dengan demikian, filsafat dan teologi merupakan dua disiplin yang saling memperkaya 
dalam membentuk nilai-nilai kekristenan. Filsafat memperkuat basis rasional iman, 
sementara teologi memberikan arah spiritual yang menuntun manusia kepada kebenaran 
ilahi yang menyelamatkan. Sinergi antara keduanya membentuk kerangka iman yang holistik 
iman yang tidak hanya diyakini, tetapi juga dipahami, dihidupi, dan diwujudkan dalam 
tindakan konkret. Integrasi tersebut memungkinkan iman Kristen berkembang melampaui 
batasan dogmatis menjadi iman yang rasional, reflektif, dan transformatif, sebagaimana 
ditegaskan Jürgen Moltmann bahwa iman yang hidup selalu berbuah dalam tindakan yang 
memengaruhi sejarah dan menghadirkan harapan bagi dunia. 

 
D. Kesimpulan  

Kajian ini menegaskan bahwa relasi antara filsafat dan teologi, meskipun kerap 
diwarnai ketegangan konseptual, memiliki potensi besar untuk saling melengkapi dalam 
memahami kebenaran ilahi. Ketegangan tersebut muncul dari perbedaan sumber dan 
metode: filsafat menekankan nalar kritis dan kebebasan berpikir, sedangkan teologi berakar 
pada wahyu, tradisi, dan otoritas ilahi. Melalui pendekatan epistemologis filsafat keilahian, 
kedua disiplin ini dapat dipersatukan dalam kerangka dialog konstruktif. Filsafat 
menyediakan alat analitis dan rasional untuk menelaah doktrin, sementara teologi memberi 
arah spiritual dan horizon transendental yang menuntun aktivitas berpikir. Integrasi ini 
menghasilkan pemahaman yang utuh, kritis, logis, reflektif, dan berakar pada iman. Dalam 
konteks pendidikan teologi dan formasi kepemimpinan gereja, filsafat keilahian membekali 
calon pendeta, vikaris, dan pengajar rohani dengan kemampuan berpikir sistematis, 
kepekaan moral, dan refleksi tajam, sehingga mereka mampu menjelaskan doktrin rasional, 
merespons pertanyaan kritis jemaat, dan menghadapi tantangan sosial-teologis secara 
bertanggung jawab. Bagi jemaat, pendekatan ini menumbuhkan kemampuan menalar iman 
secara mandiri dan matang, sehingga iman berkembang menjadi pengalaman yang 
kontekstual, aplikatif, dan etis. 

Secara institusional, integrasi filsafat keilahian dapat diwujudkan melalui kurikulum 
pendidikan teologi, formasi kepemimpinan, dan pendidikan iman berbasis dialog. 
Pendekatan ini memperkuat kapasitas komunitas kristiani menghadapi skeptisisme, 
relativisme, dan dinamika sosial modern. Dengan demikian, filsafat keilahian berfungsi 
sebagai jembatan antara iman dan akal, wahyu dan refleksi, teori dan praktik, menghasilkan 
iman yang utuh, rasional, dan transformatif, yang tidak hanya memperdalam pemahaman 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

250 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

kebenaran, tetapi juga membentuk komunitas gerejawi yang reflektif dan efektif sebagai 
saksi Kristus di masyarakat kontemporer. 
 
 
Daftar Pustaka 
 
Adhis Mareta, and Timotius Sukarna. “Pemahaman Perkembangan Filsafat Ilmu Dan 

Teologi Dalam Sejarah Pemikiran Manusia.” Jurnal Budi Pekerti Agama Kristen Dan 
Katolik 2, no. 2 (2024): 189. 

Agustina, Niken laras. “IMPLIKASI PEMIKIRAN EPISTEMOLOGI IBN RUSYD.” Diskursus, 2019, 
8. 

Albungkari, Albungkari. “Allah Transenden Yang Ditangguhkan: Kristus Pengharapan 
Eskatologis Dalam Jürgen Moltmann Dan Slavoj Žižek.” GEMA TEOLOGIKA: Jurnal 
Teologi Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 7, no. 1 (2022): 105. 

Alif, Muhammad. “Eksistensi Tuhan Dan Problem Epistemologi Dalam Filsafat Agama.” 
Aqlania 12, no. 2 (2021): 189. 

Ariance Lende and Mozes Lawalata. “Distingsi Kristiani: Menelusuri Peranan Filsafat Dalam 
Teologi.” Coram Mundo: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen 6, no. 1 (2024): 
221. https://doi.org/10.55606/corammundo.v6i1.302. 

Baitanu, Victor. “TRANSFORMASI: KAJIAN HISTORIS-TEOLOGIS TENTANG PENGARUH 
AJARAN KRISTUS BAGI PERADABAN DUNIA.” Jurnal Teologi RAI 1, no. 1 (2024): 56. 

Boyes Agustina Mase, Natalia. “TEOLOGI PENDERITAAN KONSTRUKTIF DALAM KONTEKS 
SOSIAL RELIGIUS DAN MASYARAKAT POSTMODREN.” Jurnal Teologi RAI 2, no. 1 
(2025): 75. 

Budi, Hartono. “Inspirasi, Abstraksi Dan Historisasi Doktrin Trinitas.” Diskursus 10, no. 2 
(2011): 226. 

Frederich Oscar Lambertus Lontoh. Sejarah Filsafat Dan Teologi. Sigi Sulawesi Tengah: CV. 
FRENKIS MUDA SEJAHTERA, 2025. 

Ginting, Andreas Ferdian, and Mathias Jebaru Adon. “Harmoni Filsafat Dan Teologi Dalam 
Pemikiran Thomas Aquinas: Kontribusi Terhadap Pemahaman Kebenaran Ilahi.” 
Gaudium Vestrum: Jurnal Kateketik Pastoral 8, no. 2 (2024): 72. 
https://doi.org/10.61831/gvjkp.v8i2.238. 

Harun, Martin. “Solidaritas Sebagai Norma Dasar Dalam Etika Paulus.” Diskursus - Jurnal 
Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 11, no. 1 (1970): 98. 

Listijabudi, Daniel K. “Manusia Di Tengah Dinamika Zaman 1 (Sebuah Perspektif Teologi 
Kontekstual Kristen).” Loko Kada 02, no. 02 (2022): 86. 

Mali, Mateus. “Perempuan Dalam Injil Dan Dalam Teologi Moral.” GEMA TEOLOGIKA: 
Jurnal Teologi Kontekstual Dan Filsafat Keilahian 6, no. 1 (2021): 31–32. 

Nole, Otniel Aurelius, and Yusak Budi Setyawan. “Pengaruh Alkitab Terhadap Natal Dan 
Implikasi Realitas Bisnis Di Indonesia.” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, Dan 
Tradisi) 10, no. 1 (2024): 80. 

Paledung, Christanto Sema Rappan. “Menghasrati Sang Akhir, Mempersembahkan Diri 
Pada Dunia.” Diskursus - Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 17, no. 2 (2018): 
222. 

Rendi Risky Laowo, and Mozes Lawalata. “Urgensi Asumsi Filosofis Dalam Menemukan 
Solusi Atas Problematika Theologi Kristen.” Jurnal Silih Asuh : Teologi Dan Misi 1, no. 2 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   
 
 

E-ISSN:3046-8167   Jurnal Teologi RAI, Vol.2, No. 3 (Desember, 2025) 

251 

 Copyright © tahun terbit Jurnal Teologi RAI 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

(2024): 39. 
Riawan Riawan and Mozes Lawalata. “Filsafat Dan Iman: Memahami Kebenaran Mutlak 

Dalam Teologi Kristen.” Jurnal Silih Asah 1, no. 2 (2024): 23–24. 
Setiawan, Tjutjun, and Suranto Suranto. “Peran Gereja Dalam Bingkai Kebenaran Alkitab 

Terhadap Perkawinan Beda Agama.” CHARISTHEO: Jurnal Teologi Dan Pendidikan 
Agama Kristen 2, no. 2 (2023): 34. 

Sihombing, Saut. “PEMAHAMAN TRITUNGGAL DALAM SEJARAH PENYATAAN ALLAH : 
ANALISIS PERICHORESIS DALAM PEMIKIRAN D. GLENN BUTNER JR.” Jurnal Teologi RAI 
1, no. 1 (2024): 148. 

Simatupang, Rut Desinta, and Refamati Gulo. “MAKNA FRASA " TAKUT AKAN TUHAN " 
DALAM KEKRISTENAN MODERN : PERSPEKTIF DAN IMPLEMENTASI BERDASARKAN 
AMSAL 1 : 7.” Jurnall Agama Agama 1, no. 2 (2024): 235. 

Situmorang, Kosmartua. “Pertemuan Antara Teologi, Filsafat Dan Ilmu Pengetahuan.” 
Jurnal Teologi Rahmat 7, no. 1 (2021): 1–17. 

Songlo, Sumiati, Apriani Ratte, and Immanuel Rombe Langi’. “Kritik Dan Reinterpretasi 
Terhadap Ajaran Tradisional Dalam Teologi Feminis Kristen.” Capitalis: Journal of 
Social Sciences 1, no. 1 (2023): 58. 

Stenly R. Paparang. “FILSAFAT INTEGRITAS: KONFIGURASI, SPEKTRUM, DAN DIMENSINYA 
DALAM PELAYANAN HAMBA TUHAN.” Jurnal Teologi RAI 1, no. 1 (2024): 91. 
https://doi.org/10.4324/9780415249126. 

Sunarko, Adrianus. “Refleksi Teologi Modern Tentang Yesus Kristus Penyelamat.” Diskursus 
10 (2011): 243. 

Togatorop, Andri, Juan Ananta Tan Sekolah Tinggi Teologi Abdi Sabda, and Indonesia 
Sekolah Tinggi Teologi Widya Agape. “Dialektika Antara Filsafat Dan Teologi: Sebuah 
Refleksi Dari Perspektif Teologi Injili.” Journal of Community Service 1, no. 1 (2024): 
20. 

 
 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

